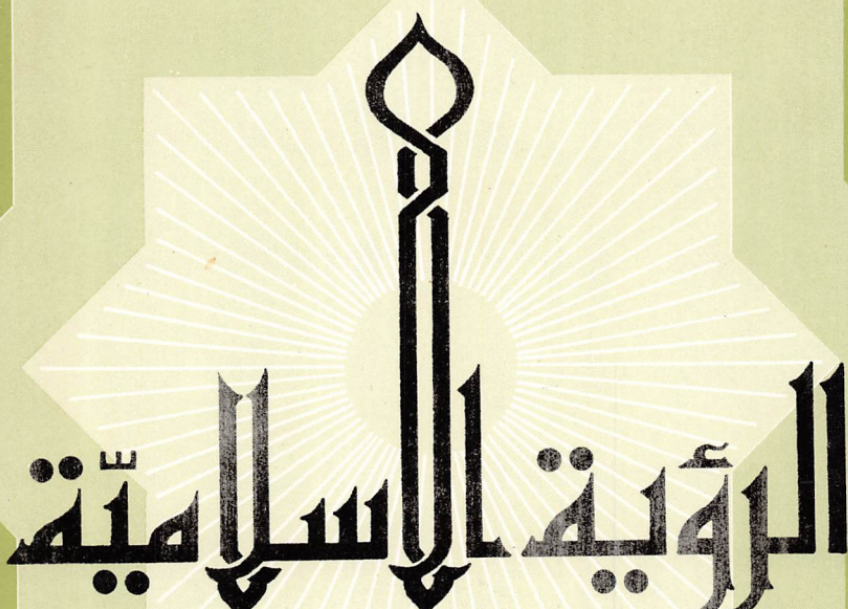


الدكتور عماد الدين خليل





الرواية السالمية



الدكتور عماد الدين خليل

الروابيقة الإسلامية





بسم الله الرحمن الرحيم

## مقدمة الناشر

تختلف نظرة الأناسي في الحياة باختلاف تصور كل منهم فمن الناس من يرى أن الحياة مادة ومنهم من يراها مثلاً روحية وال المسلمين يرونها مادة وروحًا مادة يجب تطويقها لخدمة الإنسان وروحًا يجب السمو بها ليسعد الإنسان ولو سادت الأفكار المادية في الحياة لحلت شريعة الغاب محل شريعة الحق والعدل وشفق الضعفاء واصططع الأقواء وامتهنت الكراهة وعم الشقاء والجهالة من هذا المنطلق تختلف النظرة إلى الشيء الواحد بين إنسان وإنسان فرؤيه المسلم إلى حدث من الأحداث أو ظاهرة من ظواهر المجتمع غير رؤيه المادي إليها .

رؤيه المسلم تقوم على الإنسجام مع تعاليم الله التي تهدف إلى سعادة الإنسان وتقوم على الجد والعمل والإنتاج لراحة الإنسان وعلى التضحية في سبيل اسعاد الضعفاء والمحروميين وفي سبيل تحرير الأوطان ليعيش المسلم حراً كريماً . لذا كان طبيعياً أن تكون الرؤيه الإسلامية رؤيه موضوعية غيرية تهدف إلى رضاء الله تعالى بإسعادبني الإنسان والدكتور عماد الدين من يرى رأي الإسلام والحمد لله . لذا نجده في هذا الكتاب ينظر إلى الأحداث نظرة الطيب الفاحص

يشخص الداء ويصف الدواء من صيدلية الإسلام وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ يقول «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به» فمن وضع على عينيه نظارة خضراء شاهد كل شيء في الحياة من خلالها أخضراء وإن وضعها حمراء شاهد كل شيء أحمراء وإن وضع على عينيه نظارة مادية شاهد كل شيء في الحياة مادياً وإن وضعها إسلامية شاهد كل شيء من خلالها من منظور الإسلام والسلم والسلام .

دار الثقافة

محمد سعيد مبيض

في مقدمة كتاب «مؤشرات إسلامية في زمن السرعة»<sup>(1)</sup> وردت الملاحظة التالية؛ «في زمن السرعة والإختزال والتركيز ، يتحتم على المفكر المسلم ، إلى جانب ابحاثه المنهجية الشاملة ، أن يطرح رؤاه ومواقعه واحكامه وتحليلاته ، عبر صيغورة الحياة المتداقة ، مرکزة مختزلة ، بمقابلات أو ربما بكلمات قصار».

وفي مقدمة كتاب «آفاق قرآنية»<sup>(2)</sup> الذي سبقه في الصدور ، ترد الملاحظة التالية؛ «ثمة في حياة المسلم المعاصر أحداث وتجارب وعلاقات وقيم وآراء ومبادئ واتجاهات ووقائع ونزاعات .. يتحتم عليه أن يقف إزاءها ، بين الحين والحين ، لكي يسلط عليها ، من زاوية رؤيه الإسلامية ، لتحليله وفحصه وإختباره ، ويصدر حكمه ، ويتخذ - من ثم - موقفه ..».

وتحتتم المقدمة بالإشارة إلى أن الكتاب يتضمن رصدًا «العشرات

---

(1) مؤسسة الرسالة ، بيروت - ١٩٨٤ م.

(2) دار العلم للملائين ، بيروت - ١٩٧٩ م.

من التجارب والقيم والواقع ، مما يعرض في حياتنا اليومية الراهنة ،  
أو في ساحات الفكر والعقيدة . . . إلى آخره . .

فإذا كان كتاب ( آفاق قرآنية ) قد رصد تجارب ومواقف ووجهات  
نظر عبر أواخر السبعينيات وبداية السبعينيات ، وإذا كان كتاب  
«مؤشرات» قد واصل الطريق عبر السبعينيات ، فإن هذا الكتاب  
الذى يجده القارئ بين يديه يجيء مكملاً لكتابه فيرصد بعض ما يستحق  
المتابعة والتعليق مما تجمع لدى في مطالع الثمانينيات .

مرة أخرى ، يبدو المقال الموجز ذو الصفحتين والثلاث ضرورياً في  
زمن السرعة ، والتكاثر ، والوقت المحدود ، شرط أن تتضمن هذه  
المقالات قدرأً من التصاميم الذهنية ، وتنابع التجربة أو الخبرة  
بالتركيز المطلوب الذي يلم بأطراف المسألة بأكبر قدر من الاقتصاد في  
اللغة دون إغفال جماليتها بطبيعة الحال .

استسمح القارئ إن أخطأ أو قصرت ، وانتظر منه تسديد  
الخطأ والإرشاد إلى الصواب . . . وإلى الله وحده نتوجه بالأعمال .

الموصل : عماد الدين خليل .

## الخسارة فعل لا نقل

نحن الآن ، وكما يقال ، في سباق حضاري مع الغرب ..  
هم يسبقوننا بنصف قرن ، كما يقال أيضاً ، ونحن نحاول أن  
نختزل هذه المسافة الزمنية بجهد مضاعف لكي نلحق بهم ونتفوق  
عليهم ..

هذا كله صحيح .. بل هو ضرورة من الضرورات التاريخية  
بالنسبة لكل أمة حية تسعى لأن يكون لها مكان محترم في هذا العالم ،  
وإلى أن تتحقق بالشروط الالزمة لهذا الإحترام .. وإلا لما شهد  
التاريخ تلك المسابقات الحضارية المتواصلة بين الأمم والشعوب ،  
وذلك التغير المستمر في الواقع المتقدم ، تارة لهذه الأمة المتقدمة وحياناً  
لتلك .. وتارة لهذا الشعب وحياناً لذاك ، قياساً على مدى القدرة التي  
تبذلها أمة ما من الأمم ، أو شعب ما من الشعوب ، للأسراع في  
الوصول إلى خط النهاية واحتلال الموقع المتقدم ذاك ..

والأمم التي لم تبذل الجهد الكافي ، أو تقدم الحد الأدنى على  
الأقل ، فإنها لن تبلغ هدفها أبداً ، بل إنها ستخرج منذ التصفيات

الأولى للسباق الحضاري ، ولن تناح لها حتى فرصة الإشتراك فيه.

وهنا يبرز السؤال الذي يتضرر جوابه الصريح : ترى هل أن محاولتنا الراهنة للفوز بالسباق استكملت اسبابها حقاً ؟ وهل انطلقنا عند خط البداية على الخطوط المرسومة للوصول إلى الأهداف ؟

يكون المرء منافقاً لو أجاب بالإيجاب ، أو على أقل تقدير - جاهلاً ، قصير النظر ، غير قادر على فهم واستيعاب مجريات الأحداث التي تتمخض أمام عينيه ، ولا بد من الاعتراف بهذا الخطأ الكبير الذي ظللنا نمارسه منذ أكثر من نصف قرن ولا نزال .. لا بد من الإعتراف من أجل ألا نضيئ فترات أخرى من الزمن ونهدر طاقات وقدرات أخرى .. ونعطي الفرصة للغرب كي يبعد عن مواقعنا الحضارية وبشكل في الساء السابعة ونحن لا نزال نتخبط في البرك والمستنقعات .

وإذا أردنا أن نشخص السبب الرئيسي الذي قادنا إلى هذا الخطأ ، وضيئ علينا هذا الذي ضيئه لوجدناه يكمن في عبارة واحدة : لقد فهمنا الملاحقة أو التنافس الحضاري على أنه نقل عن المتفوقين وليس فعلاً يتتحتم أن نمارسه بعقولنا وخبراتنا وأيديينا ، وأن نصوغه من عقیدتنا ورؤيتنا وإيماننا الخاص .

إن مدننا تشهد - كما قال بعض المعلقين - « ثورات كونكريتية » .. شوارع فسيحة ، تطل عليها عمارات أنيقة شاهقة كتلك التي تطل على شوارع نيويورك ولندن وباريس ..

وأن دورنا تشهد تراكماً في مقتنياتها الصناعية الحديثة ، من

الثلاثة ، إلى المجمدة ، إلى التلفزيون ، إلى الغسالة الفول أوتوماتيك إلى الفديو .. إلى آخره .. وهي مقتنيات صنعت في الغرب ، أو أن أجزاءها صنعت هناك ولم نفعل نحن سوى أن ربطنا هذه الأجزاء .

وان مؤسساتنا تشهد اعتماداً متزايداً على آخر المبتكرات التقنية ، بدءاً بالمصانع الميكانيكية واتهاء بالمحاسبات الألكترونية والبروبيوت ..

ولكن هذا كله لم يجعلنا نقف على قدم المساواة مع الحضارة الغربية ، بل الغربية ، بل إنه لم يقرب المسافة الحضارية بيننا وبينهم ولو شبراً واحداً ..

ظللت هذه المسافة كما هي ، بل إنها اغلب الظن زادت اتساعاً .. لماذا ؟ لأن كل ما فعلناه هو أننا نقلنا بعض معطيات الحضارة الغربية نقلأً شيئاً أو تجاريأً صرفاً ، وجعلناها تتراءم في مدننا ودورنا ومؤسساتنا دون أن يكون لدينا أحياناً حتى الكوادر البشرية القديرة على استيعابها وتشغيلها ..

ووقعنا عند هذا الحد ؛ التقل عن الشمار المادي للحضارة الغربية .. وهذا وحده لا يكفي ..

صحيح أنه يعد ، في مرحلتنا الراهنة ، ضرورة من الضرورات الملزمة ، لكنه بحد ذاته أي بالوقوف عنده دون اتخاذ الخطوة الأخرى التي توازيه وتحتزيه ، لن تكون قد فعلنا شيئاً ..

قد نتحقق بالرفاهية المادية .. ولكننا لن نتحقق بشروط السباق الذي يمكننا من منافسة الآخرين .. بكل تأكيد ..

والخطوة المطلوبة هو أن نعكس المقوله الخاطئة ، فندرك أن  
الحضارة فعل وليس نفلاً ..

وهذا الفعل الذي يتحتم أن يتميز بالأصالة والذاتية وقوة  
الشخصية ، لا يتشكل في الفراغ أو ينشق في الفراغ ..

لا بد أن تكون هناك عقيدة دافعة ، وإيمان عفزاً ، ورؤيه شامله ،  
وأهداف محددة ، وخصوصية متميزه ..

ومن اين نأتي بالعقيدة ، والإيمان ، والرؤيه ، والهدف ،  
والخصوصية ، إن لم نستمدها من الإسلام نفسه .. الإسلام الذي  
صنعنا وحضرنا أول مرة وهو قادر أبداً أن يعيد صنعتنا وتحضيرنا !؟

الإسلام الذي نفح علينا يوماً روح العمل ، والفعل ، والإنجاز ،  
ومنحنا الشروط الالزمه ، ودفعنا لركض المسافات الطوال ، ومكننا  
من كسر الأرقام القياسية ، وصولاً إلى خط النهاية ، والتفرق ،  
والشهادة على الأمم والشعوب والحضارات ؟

إن أية محاولة لاعتماد عقيدة اخرى غير عقيدة الإسلام سوف  
تجعلنا نظل حيث نحن ، لأننا سنمارس حينذاك خططه مزدوجة .  
ففي حالة النقل الشيسء كنا نأخذ عن الغرب ما يبتكره من اشياء ،  
وهذه مسألة ذات طابع حيادي ، قد لا تفعل بأكثر من جعلنا نلهث  
وراء الغرب باستمرار ..

أما في هذه الحالة فإننا نقل عنه أفكاراً قد تتضمن الكثير من  
الأخطاء والإنحرافات ، أو أنها ، في أحسن الأحوال ، تحمل قياماً  
مغايرة تماماً لقيمنا ، مرتبطة بها ابتداء ، الأمر الذي قد يقود ، أو هو

قاد فعلاً إلى هذا الدمار الذي نعانيه ، وإلى هذا التزايد المحزن في المسافة الفارقة بيننا وبين الغربين .

ترى .. لم يأن الأوان بعد للتفكير جدياً بهذه المسألة ، والإطلاق الثانية من خط البداية ونحن نحتل الشروط التي تمكنا من قطع المسافات الطوال؟!

فَيَقُولُونَ يَعْمَلُونَ مَا يَرَوْنَ إِنَّمَا يَرَى مَا يَعْمَلُونَ إِنَّمَا يَرَى  
مَا يَرَى مَنْ يَرَى مَا يَرَى فَيَقُولُونَ إِنَّمَا يَرَى مَنْ يَرَى

فَيَقُولُونَ إِنَّمَا يَرَى مَا يَرَى إِنَّمَا يَرَى مَا يَرَى إِنَّمَا يَرَى  
مَا يَرَى مَنْ يَرَى مَا يَرَى فَيَقُولُونَ إِنَّمَا يَرَى مَنْ يَرَى

## معاول أخرى في جدار الألحاد . . .

يوماً بعد يوم يتزايد التكشف المذهل لآيتين معجزتين في كتاب الله تتضمنان بعدها زمنياً يشير إلى أن « مرور » الأيام والسنين والقرون سوف يحقق مزيداً من الكسب لواقع « الإيمان » في العالم ، والخسران والإندحار لتابع الكفر والإلحاد ، هنالك حيث تتعري سنن الطبيعة وحقائق الحياة ونوميس الوجود لكي تدلّ بما لا يقبل أية حاجة أو اعتراض على خالقها الواحد ، المبدع ، واحب الوجود ، سبحانه .

﴿ بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولا يأتمهم تأويله ﴾<sup>(١)</sup> .

﴿ سررهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبيّن لهم أنه الحق ، أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد ﴾<sup>(٢)</sup> .

ففيها بين شهري نيسان « إبريل » وتموز « يوليو » من العام الماضي كان بقدور القارئ العربي « على الأقل » أن يضع يديه على ثلاثة أنباء وردت في عدد من الصحف والمجلات العربية ، وهي جميعاً

(١) سورة يونس آية ٣٩.

(٢) سورة فصلت آية ٥٣.

نُوكد ، بمنطق صارم واضح كنور الشمس ، هذا الذي ذهبنا إليه أحدى الصحف الخليجية الصادرة في نيسان تطرح تحت هذا المانشيت «شارلز دارون ؛ هزيمة جديدة لنظرية دارون وعالم يعترف بأنه زور وثاقق لإثبات نمو المخ» ، النبا التالي ؛ «شارلز دارون صاحب نظرية التطور التي تدعى بأن القرد أصل الإنسان يواجه هزيمة جديدة في الولايات المتحدة» . وبعد القرار التاريخي الذي أصدرته محكمة لوس انجلوس في ولاية نيويورك في مطلع هذا العام ضد نظرية التطور ، والثغرات العديدة في استنتاجها ، والتوصية بأن يتم في المدارس تدريس الحقائق الدينية عن خلق الإنسان وإضافة فقرات إلى منهج دارون بأن نظريته افتراضية ، دخلت ولاية اركنساس أيضاً في الصراع ضد دارون وبدأت المحكمة في نظر دعوى مماثلة ضد نظرية التطور . . . .

الدكتور محمد جابر الانصاري يترجم عن الفرنسية « المحاورية الأخيرة بين سارتر ودي بوفوار »<sup>(1)</sup> حيث يرد هذا الإعتراف الخطير على لسان سارتر زعيم الوجودية الملحدة ؛ « أنا لاأشعر بأنني مجرد ذرة غبار ظهرت في هذا الكون وإنما أنا ككائن حساس تم التحضير لظهوره وأحسن تكوينه أي بإيجاز ككائن لم يستطع المجيء إلا من خالق » .

ويعقب الانصاري ؛ « هذه العبارة تنسف فلسفة سارتر الإلحادية من الأساس » ثم يختتم مقاله بهذه الكلمات ؛ « وبعد ؛ فهذا هو

---

(1) مجلة الدوحة عدد ٧٧ مايو ١٩٨٢ .

موقف سارتر في ساعة الحقيقة من الفلسفة ومن فلسفته الوجودية وكتبه الفلسفية التي كانت غذاء فكرياً هاماً لبعض مثقفينا قبل هزيمة حزيران ، والتي ما يزال البعض يكتب حتى الآن تحت تأثير منظلقاتها العيشية .

ثم ما هو الدكتور احمد أبو زيد يذكر في مقال له بعنوان « هل مات دارون حقاً؟<sup>(١)</sup> » كيف أنه صدر في انكلترا « منذ شهور قليلة وفي أواخر عام ١٩٨١ . كتاب يحمل عنواناً طريفاً هو ( التطور من الفضاء أقام بتأليفه عالم الفلك الشهير سير فريد Evolution Fro, Spqce هويل (Sir Fred Hoyle) وعاونه في ذلك استاذ هندي يدرس الرياضيات في جامعة كارديف . ويعرف الأستاذ أن بصراحة في ذلك الكتاب بأنها ملحدان ولا يتميّان لأي دين أو عقيدة ، وأنها يعالجان أمور الفضاء وحركات الكواكب بأسلوب علمي بحث ومن زاوية عقلانية خالصة لا تحفل ولا تتأثر بأي موقف ديني . ويدور الكتاب حول مسألة احتمال وجود حياة على الكواكب الأخرى ، ويتناول بالبحث الدقيق الفكرة التي سادت في بعض الكتابات الأخرى ، ويتناول بالبحث الدقيق الفكرة التي سادت في بعض الكتابات التطورية عن ظهور الحياة تلقائياً من الوحل الأولى Prineval Soup نتيجة لبعض الظروف والتغيرات البيئية .

ومع أن هنالك نظريات معارضة لهذا الاتجاه وهي نظريات ترى أن احتمال ظهور الحياة من هذه الوحل أو الطين الأولى لا تزيد عن ٤٠٪ . فإن هويل يرى بعد حسابات رياضية معقدة وطويلة ودقيقة ،

---

(١) مجلة العربي عدد ٢٨٤ غزو ١٩٨٢ .

أن هذا الاحتمال لا يزيد بحال عن .١٠٤١ . . . و، أي واحد إلى عشرة ، أمامها أربعون ألف صفر ، مما يعني أنه لا تكاد توجد فرصة لظهور الحياة عن طريق التوالد التلقائي من هذا الطين ، وبالتالي فإن الحياة لا يمكن أن تكون نشأت عن طريق الصدفة البحتة وأنه لابد من وجود عقل مدبر يفكر ويبدل هدف معين . وعلى الرغم من اعتراف المؤلفين الصريح - كما قلنا - بالحادهما فإنها لا يجدان أمامها مفرأً من أن يكتبا الفصل الأخير من الكتاب تحت عنوان ( الله - God ) .

هل ثمة من داعٍ لتوضيح ، أو حتى للتعليق ، على الأنباء  
الثلاثة سوى أنها معاولٌ أخرى تشهدها العقود الأخيرة من هذا  
القرن ، من بين عشرات ومئات ، وهي تنقض لكي تفتح الثغرات  
في جدار الإلحاد الأصمّ ، القائم ، فتمنح الإنسان المعاصر الذي  
يغوص في الظلمة ، فرصة أكبر لمعانقة نور الله ، والخروج من ضيق  
الدنيا إلى سعادتها؟

## المهم أن يكون عدواً للإسلام

لأيملك المرء إلا أن يحار ويدهش وهو يقر البعض كتاب مصر الذين يطلقون على أنفسهم «التقدميين».

إذ كيف يبيحون لأنفسهم أن يكيلوا الثناء والتقدير لعناصر رجعية ، إذا استخدمنا مقاييسهم هم ، لعبت دوراً سلبياً في مسار الفكر الحديث ، في هذا الجانب أو ذاك ؟ كيف ييدون اعجابهم لرجال وقفوا مع الإستعمار ضد التحرير ، ومع العدو ضد الأخ والصديق ، ومع السلطة ضد الشعب ، ومع الغزو الفكري ضد الأصالة ومع الإقليمية ضد العربية والإسلام ؟

اننا ونحن نقرأ لخشد من هؤلاء الكتاب الذين تناولوا الحياة الفكرية والأدبية في مصر عبر النصف الأول من هذا القرن ، نجدهم ، رغم عدم قدرتهم على تغطية هذه المطالب المضادة للفكر التقدمي ، بل رغم اعترافهم بها أحياناً ، يتربدون في شن هجومهم على أصحابها ، أو مسائهم بالنقد على الأقل .. بل يتربدون حتى في توجيه لوم هادئ للمواقف الخاطئة التي اتخذوها ، والمواقف الفكرية التي

تشبّحوا بها ، ليس بارادتهم واختيارهم - اغلب الظن - وإنما بتوجيهه والزِّمام من الجهات التي آلوا على أنفسهم أن يرتبوا بها لأنّها تعدّهم وتنبّههم ... والتقديميون يعرفون هذا جيداً !

هناك نماذج كثيرة ، لكننا نختار واحداً منها قد يغطي عن الصفة الطويل ، لأنّ جلّ من فيه لا يعدو أن يكون تكراراً غطياً يتخذ الموقف نفسه ، ويصدر عن الرؤية ذاتها ، وتحركه الدوافع التي حركت الآخرين .. «أحمد لطفي السيد» .

و«أحمد لطفي السيد» بالذات كان معروفاً عنه كراهيته للعنف ، ودعوته الملحة لمقاومة الاستعمار بنشر التعليم ، وأنّ هذا هو السبيل الوحيد لطرده من مصر ... ومعروفاً عنه كذلك انتماً للطبقة الإقطاعية ، وموالاته للملك ، وزنزعته الإقليمية التي تقف نقضاً تجاه كلّ ما هو عربي أو إسلامي .

ومع ذلك كله ، فإن الأقلام التقدمية التي أرّخت للحقيقة كانت تكيل له المديح والثناء باعتباره واحداً من روّاد التحرر والعلمانية ! هذه الأقلام التي ادّعت أنها اشهرت سلاحها بوجه الملكية والظلم والإستعمار والديمقراطية المزيفة والإقليمية .. تجد نفسها تجاه رجل يمثل هذا كله ، عاجزة عن توجيه النقد والتعنيف الذي صبّته على رؤوس آخرين قد يكونون أقلّ بكثير من «أحمد لطفي السيد» ملكية واقطاعية وإقليمية ومهادنة للاستعمار !

وهؤلاء الكتاب التقدميون الذين اسرتهم في الربع الثالث من هذا القرن ، هواية التفسير الطبقي للتاريخ ، والمجتمع ، والسياسة ،

والثقافة .. واستعبدتهم أسطورة الشرائح الإجتماعية ، واعتقدوا أن تطمئنصالح هي الدافع والمحرك والمهدى لكل نشاط انسانى ، وقسموا المجتمع المصرى الى طبقات وفئات ، وفسروا سلوك كل منها اعتماداً على ما تملكه من مال وما تتضمنه جيوبها من نقود .

هؤلاء الكتاب عندما يقفون أمام رجل «كأحمد لطفي السيد» ، يكفون عن صراخهم ويترددون في تقديم استنتاجاتهم الرتيبة التي يأخذها الواحد منهم عن الآخر والتي كانت أن تصبح تقليداً ثقافياً يحكم بالنفي على كل من يتتجاوزه أو يقف لكي يقول رأياً مخالفأ لمعطياته الجامدة كالصخر ، الباردة كالجليد .

ورغم أن «لطفي» يتبع إلى طبقة الإقطاعيين ، ويعمل في حزب يتبع مصالحهم ويدافع عنها ، فإنه لا يتلقى الهجوم والنقد الذي كان يتلقاه بكثافة رجال كانوا أبعد بكثير عن طبقة الاقطاع ، وأقل ملكية بكثير من الرجل إيه .. بل إن بعضهم كان يتبع لأحزاب تبنت من قلب الشعب وتدافع بخلاص عن قضايا الجماهير مواجهة الاقطاع والسلطة والإستعمار .

ويجد المرء نفسه مضطراً للتساؤل عن دوافع هذا اللغز المثير .. عن الأسباب التي تكمن في هذا التناقض الذي يوقع الكتاب التقديرين انفسهم فيه ؟

وقد لا يجد بعد بحث طويل مدعم بالأدلة المقارنة والواقع ،  
ومستند إلى معطيات هؤلاء الكتاب أنفسهم ، سوى جواب واحد قد  
يمنح الإنسان القناعة المفقودة ، وهذا الجواب يتمثل بعبارة واحدة ،  
لκنها تعني الكثير ، وتفك الطلاسم والألغاز وتلك هي ؟  
ليس منهاً موقع الرجل في خارطة الفكر والممارسة ، ولكن المهم  
أن يكون عدواً للإسلام ، مسخراً بأيدي خصومه !!

## بروتوكولات صهيونية .. مرة أخرى

منذ زمن بعيد ، عندما كان احدنا يطالع في كتاب «بروتوكولات حكماء صهيون» المعروف ، فإن الشعور الذي كان يتباين هو لاحساس بالبالغة التي قد تتجاوز حدود العقول ، ويتصور بأن الحكماء «يتعلمون هذه البالغة لتحقيق غرض ما في نفوسهم فقد تكون صيغة من صيغ الحرب النفسية ، وقد تكون البروتوكولات في طارها العام بمثابة حلم أو تخيل لما يتمنى يهود العالم تحقيقه بأي سلوب !

ويمرر الوقت أخذت الواقع التي راحت تزداد كثافة يوماً بعد يوم يكدر بعض ما قاله الحكماء في مقرراتهم السرية تلك ، وكأنها - أي الواقع - تخبيء بمثابة انتساب هندسي باهر بين المقوله وبين التنفيذ .

ليس هذا مجال الحديث عن «البروتوكولات» التي اشبعنا بحثنا تخليلًا منذ ظهورها حتى الآن . ولكنني احب ان اقف ، لحظات ، من واقعه تلفت نظر من يطالع مذكرات الشاعر التشيلي المعروف ؛ بلو نيرودا .

يقول الرجل «لقد تعرفت في الباخرة - المبحرة إلى الشرق

الأقصى - على فتاة يهودية تدعى « كروزي » شقراء ، سميته شيئاً ما .. قالت لي أن لها منصباً جيداً في باتافيا .. اقتربت منها في الحفلة الأخيرة للرحلة البحرية ، بين كأس وكأس كانت تهرب للرقص . في هذه الليلة الأخيرة قررنا أن نمارس الحب في غرفتي بشكل ودي .. اعترفت لي كروزي من جهتها بالعمل الحقيقي الذي كان يتظاهرها في باتافيا . كان ثمة منظمة فلندنها دولية (!) كانت مهمتها هي أن تشبك فتيات أوربيات في أسرة آسيويين معتبرين ذوي مناصب أو القاب مهمة . بالنسبة لها فقد كانوا اعطوا الحق في الإختيار بين « مهراجا » أو أمير من سiam أو تاجر صيني غني ، فقررت اختيار هذا الأخير لكونه شاباً وديعاً .. »<sup>(1)</sup> .

وفجأة تذكرت بعض مقاطع البروتوكولات « من المسيحيين - يقول البروتوكول الأول - أناس قد اضلتهم الخمر ، وانقلب شبابهم مجانيين بالمجون المبكر الذي اغراهم به وكلاؤنا وعلمنا وخدمنا وقهروا ما ناتنا في البيوت الغنية ومن إليهم ، ونساؤنا في أماكن هؤهم ، واليهن اضيف من يسمى « نساء المجتمع » والراغبات من زملائهم في الفساد والترف »<sup>(2)</sup> .

« اليوم - يقول البروتوكول العاشر - سأشعر في تكرار ما ذكر من قبل ، وأرجو منكم جميعاً أن تذكروا أن الحكومات والأمم تقنن في السياسة بالجانب المبهرج الزائف من كل شيء ، نعم ، فكيف يتاح لهم الوقت لكي يختبروا بواطن الأمور في حين أن نوابهم الممثلين لهم

(1) صفحة ١٥٠ من الكتاب المذكور ، ترجمة محمود صبيح ، الطبعة الأولى ١٩٧٥ .

(2) صفحة ١١٨-١١٧ من الطبعة الرابعة ، ترجمة محمد خليفة التونسي .

لا يفكرون إلا في المللذات»؟<sup>(١)</sup>.

ولكي نصل إلى هذه التائج - يقول البروتوكول العاشر نفسه -  
ستتدبر انتخاب أمثال هؤلاء الرؤساء من تكون صحائفهم السابقة  
مسوّة بفضيحة .. أو صفقة سرية مريبة .. إن رئيسنا من هذا النوع  
سيكون منفذاً وافقاً لأغراضنا لأنّه سيخشى التشهير وسيقى خاضعاً  
لسلطان الخوف الذي يمتلك دائمًا الرجل الذي وصل إلى السلطة  
والذي يتلهف على أن يستبقي امتيازاته وأمجاده المرتبطة ببركته  
الربيع»<sup>(٢)</sup>.

إذن ، فإن الأمر ليس كلاماً يقال ولا حلماً أو خيالاً .. إننا نلتقي  
فيها بمحكيه لنا الشاعر التشيلي بكروزي «التي قالت بأنّها منصباً جيداً  
في باتافيا» ونلتقي بـ«منظمة دولية» كانت مهمتها ؛ أن تشبّك فتيات  
أوربيات في أسرة آسيويين معتبرين ذوي مناصب أو ألقاب مهمة» .  
والنتيجة بعد ذلك معروفة ، تفسرها وتزيدها أيضًا المقاطع التي  
مرت بنا قبل لحظات .

ويقيناً فإن «كروزي» ليست وحدها ، والمنظمة الدولية الأوروبية  
ليست وحدها كذلك .. فهذه وتلك ما اكتشفه بالصدفة ، الشاعر  
التشيلي في عشرينات هذا القرن ، فاما ما لم يكتشفه فهو مثاث من  
«كروزي» وعشرات من منظمات القوادة العالمية ذات المستوى  
العالي .. إذا صحيّ التعبير !

---

(١) المرجع السابق ص ١٤٨.

(٢) المرجع السابق ص ١٥٣.

إن المسألة ليست حدثاً عابراً ، ولكنها ظاهرة لعبت ولا تزال دورها الخطير في سياسات الدول والحكومات .

ترى . . . إنقدور قوة في الأرض أن تخترق أخلاق المسلم المحصنة بالإيمان العميق لكي تسوقه إلى هذا المصير المفجع فتجعله بالملذة ، وبالخروف من الفضيحة أداة رخيصة بأيدي المنظمات الدولية ؟ ومن أجل أن تمضي «كروزي» اليهودية إلى هدفها ، وتجدد المنظمة الدولية الطريق معبداً أمام عمليات الأصطياد اليومي كان لا بد من تدمير حاجز القيم الخلقية وإزاحة ترسانة الإيمان . . وذلك ما نفّسّه وتنوّكه ببروتوكولات أخرى يعرفها الجميع . . .

## الظاهر الأبدية

للماديين وأنصار المؤمنين تفاسير عديدة للظاهرة الدينية ، يتحول أحدهم من إخداها إلى الأخرى حيثما شعر أن فيها خللاً ما ، أو ثغرة واسعة قد يجعل التفسير يرتطم مع أبسط البداهات العقلية ، فضلاً عن الروحية ، حتى إذا وجد أن تفسيره الجديد لا يحظى بالإقناع الكامل هو الآخر تحول عنه إلى غيره .

وهكذا قد تستمر رحلة التفسير للظاهرة الدينية كلها ، وقد ينتهي الأمر ببعض هؤلاء إلى موقف نقىض تماماً للمنطلق الذي صدروا عنه فيتحولون إلى (التدين) بعد إذ أدركوا خطأ ما كانوا فيه وسخف كل المحاولات البشرية الوضعية القاصرة لتفسير ظاهرة تفوق قدرة العقل البشري نفسه وتنابي على معطيات الحس القريب .

يقولون أن التدين هو نوع من تشبت الإنسان بالخراقة امتداداً لجهله بسنن الحياة وقوانين العالم .. ويقولون أنه محاولة ساذجة يجاهه بها الإنسان الضعيف القوى التي تفوقه وتهدم صيره فيبعدها ويخضع لها درء العقابها الذي لا يدرى كيف وإياب ينزل على رأسه .. ويقولون

أنه تعبير عن حالات نفسية معينة يزول بزوالها .. ويقولون أنه انعكاس طبقي لطمرين مصالح طبقة ما وتمكينها من مواجهة خصومها .. ويقولون .. ويقولون ..

وأكثر هذه المقولات اعتدالاً ، وبعداً عن الشطط ، تلك التي ترى الدين تعبيراً عن نزوع الإنسان المستمر لفهم الكون وتحقيق نوع من الوفاق بينه وبين العالم الذي يحيا فيه .

لكن هذه المقوله على اعتدالها الظاهر لا تعدو أن تكون كلمة حق يراد بها باطل .. خطأ مقصوداً في نهاية التحليل يسعى لحصر الظاهرة في نطاق وضعي ويطرحها كما لو كانت سعياً بشرياً صرفاً يقوم به الإنسان من الداخل ، من نسيج تركيبه وتشوّفه ومتاعه لصياغة حالة دينية يتحقق من خلالها بالإعان ، والقناعة والإستقرار .

وهذا بطبيعة الحال موقف ينافي ابتداء التحليل الذي جاءت به الأديان السماوية .. تحليل يقف على طرف التضاد الكامل مع القول بأن الدين علم فوقى يقيني يتنزل بين حقبة وأخرى لكي يعيد الإنسان إلى مساره الصحيح في مسالك العالم والكون والحياة .

علم فوقى يحيى من الله سبحانه ، ويتلقاه الإنسان هبة علوية كاملة الصدق ، وليس له أزاءها أن يزيد أو ينقص ، أو أن يغير ويبدل ما دام أنه قد قبله ، منذ اللحظة الأولى ، برنامج عمل الهي لم يكن بمقدور الإنسان أن يتمسك بالصراط ويعضي إلى هدفه على الخط المستقيم إلا به ومن خلاله .

نعم لقد حدثت الزيادة والنقص ، وتم التغيير والتبديل على كثير من

الأديان القادمة من السماء ، لكن هذا الفعل « الإضافي » البشري القاصر ما فعل سوى أن غطى على جوهر تلك الأديان بطبقة من الرین والترباب ، ما فعل سوى أن قام بتزييف روحها ، وتضييع شخصيتها المترفة وتحويلها إلى حشد من الضلالات والأوهام .

وثمة فرق كبير بين هذا التزييف الذي كاد أن يأتي على العديد من البيانات السماوية وينحرف بها صوب وجهة مغايرة تماماً لمسارها الأصيل ، وبين المدى العقلي الواسع الذي تركه هذه الأديان للإنسان المؤمن كي يعمل جهده الخاص وقدراته الذاتية من أجل تنظيم حياته على ضوء مؤشرات الدين وخطوطه الكبرى القادمة أساساً من السماء والتي ليس لأحد الحق مطلقاً في أن يغير فيها ويبدل أو يزيد وينقص ..

تنظيم الحياة على ضوء المعطيات الدينية وليس من خلال تزييف هذه المعطيات وإضافة أجسام وضعية غريبة في تركيبها .

إن الإسلام الذي جاء لكي يصدق ما سبقه من أديان ، ويهيم عليه ، الإسلام الذي تنزل لكي يعيد الألفة ، والوضوح ، ويكشف عن الشخصية الدينية عبر مسارها الزمني الطويل الذي عاشت به رياح الأهواء البشرية والمصالح والظنون الإسلام يؤكد هذا المرة تلو المرة حتى ليغدو ويديم من بديهيات الحسن والوجдан المسلمين ..

فليس الدين - إذن - سوى علم للدني لم يكن بمقدور أحد من الناس أن يصنعه على هواه ، أو يفصله على قدّ مصالحه النفسية أو الإجتماعية .

وإذا كان ثمة في الأديان ما يوحي بأنها تعكس قدرًا من التشتت بالخرافة ، أو تسعى لتحقيق قدر من الأمان الذاتي على حساب الحقائق . وإذا حدث وأن عَبَرَ هذا الدين أو ذاك عن حالة نفسية أو مصلحة طبقية ، فما ذلك لأن الدين نفسه يريد هذا أو يتواهه ابتداء ، وإنما لأن الأهواء البشرية نفسها سعت لتحويل الدين عن مهمته الحقيقة وزَيَّفتْ - لهذا الغرض أو ذاك - اهداه الكبُرِيَّ .

وهذا شيء والقول بأن الدين نفسه ظاهرة عرضية في مسار التاريخ البشري وأنه انعكاس لحالات نسبية مؤقتة وترامكات زمنية عابرة ، شيء آخر تماماً .

لأن الدين ظل ، وسيظل تلك الظاهرة الأبدية التي تحمل استمرارها وديومتها في مواجهة كل الأوضاع والأحوال مهما تبدلت وتغيرت .

بل إنه الظاهرة (التاريخية) الوحيدة التي قدرت على فرض ثقلها وحضورها في الوقت الذي تغيرت وتبدلت وغابت مذاهب ونظريات وتفسير وأوضاع ..

اليس ما يحدث في بعض الدول المادية ، مثل بولندا ، من توجه ديني جارف ، بعد حوالي نصف القرن من المحاولات المرسومة لقتل الظاهرة ، دليلاً منظوراً ، ومقنعاً ، لما نقول ؟

## مغزى اسلام غارودي

منذ أكثر من عام تناقلت الصحف نبأ اعلان المفكر الفرنسي الشهير «روجيه غارودي» إسلامه!

لم يكن حدثاً عادياً والحق يقال ، فغارودي عقل كبير متعدد الثقافة عميقها .. ليس هذا فحسب ، ولكنه بتحريكه المعروف عبر ربع القرن الأخير ، كان يمثل «تقليداً» ثقافياً على الساحة الغربية ، أو بعبارة أخرى «ظاهرة» لم يكن هو سوى واحد من نماذجها الكبيرة .

ففيما بين الحربين العالميتين على وجه التقرير كان التقليد السائد هو توجّه العقل الغربي المبدع ، القلق ، الباحث عن اليقين إلى الماركسية .

ومنذ بدايات الحرب ، وطيلة العقود التالية بدأت عملية الإرتداد بعد أن تبيّن لهذا العقل أن الماركسية لا يمكن أن تمنحه اليقين المنشود وكلنا نعرف رحلة رجال من أمثال «اندريه جيد» و«أرثر كوستلر» «ريتشارد رايت» و«اكناز سيلوفى» و«ستيفن سبندر» و«لويس فيشر»... وغيرهم من انتموا للماركسيّة فكراً أو تنظيماً، ثم ما

لبثوا أن ارتدوا عنها أو بعبارة أخرى عجزت هي عن أن تلبي طموحهم للتحقق باليقين المرجح .

فبعضهم عاد إلى موقع الفكر الليبرالي المتهيء المترع بالتناقضات وببعضهم الآخر ظل يحمل عماركسية من نوع جديد فوجد نفسه يدلل إلى عالم اليوتوبيا والخيال الفكري الحالم مرة أخرى ..

وفترة ثالثة ظلت تعاني القلق والإضطراب ، وتواصل سعيها من أجل العقيدة التي تطفيء ظماء الملح في عالم قفر غداً بالنسبة إليها أشبه بالصحراء التي لا أول لها ولا آخر ..

فاما «غارودي» فقد قدر على اجتياز المحن وتحقق باليقين المنشود وكانت كتاباته منذ «منعطف الإشتراكية الكبير» تومض بصير متفرد تعود الروح فيه لكي تعانق الجسد الذي يختنق يأساً والحاداً فتبعد فيه الحياة والأمل من جديد .

من هنا يكسب اسلام «غارودي» أهمية من بين عشرات ، بل مئات وألوف يعلنون إسلامهم كل يوم في مشارق الأرض ومغاربها .

أتراء بدء تقليد جديد ستشهد له العقود القادمة من الزمن وهل أقدر من (الاسلام) على منع الجواب للعقول الكبيرة التي لم يكن بمقدور المذاهب الوضعية أن تمنحها ما تريده ؟ وما هي العقيدة القادمة من عند الله الذي يعلم من خلقه والذي هو سبحانه ادرى بخلقه ، تتحقق الاستجابة وتقود الحيارى إلى المصير المتوحد الذي يتوقعون اليه ..

لقد كان الإسلام دائمًا قديرًا على كسب اناس من مستويات حضارية متقدمة إلى صفة ، بل إن هذا التقدم الحضاري والنضج

الفكري هو واحد من العوامل التي تدفع المثقف الى إدراك أعمق ميزة هذا الدين ، وتفرّده وقدرته على الإستجابة لطالب الإنسان الحديث .

ولتها لمعادلة واضحة الأبعاد ، متكاملة الأطراف ، أن يملك هذا الدين القدرة على الکسب في كل زمن ومكان ، وأن يلتقي مع طالب الإنسان وأشواقه وحاجاته الأصلية ، حيثما كان هذا الإنسان ، وأن يحمل قدرته على الحركة والامتداد في قرن تاسع أو قرن عشرين .

وإذا كان الفارق كبيراً حقاً - في المستوى الحضاري - ما بين الإفريقي الذي انتهى للإسلام في القرنين الماضيين وبين الأوروبي أو الأمريكي أو الياباني الذي يتميّز اليه في القرن العشرين ، فإن ثمة قاسياً مشتركاً اعظم تذوب معه الفوارق الحضارية والجغرافية والجنسية ، بل تذوب معه حواجز الزمان والمكان ، ذلك هو إنسانية الإنسان . ولقد كان الإسلام وسيظل الصيغة الوحيدة للتعامل مع هذه (الإنسانية) ، ليس من قبل الكلام الذي يقال ، ولكنها التجربة المعاشرة التي شهدتها وتشهدتها ، وستشهدتها اقطار العالم الأربع ..

فليس بدعاً من الأمر أن يتميّز عقل كبير كالfilosophe الفرنسي المعاصر (غارودي) الى هذا الدين ، الذي ظل وسيظل يتميّز بقدرته الأبدية على الاستجابة لطالب الإنسان في القرن السابع الميلادي أو القرن السبعين !

فَيَوْمَ يَنْهَا مَنْ يَشَاءُ هُنَّ لَهُ مُنْزَلٌ مُّنْهَىٰ وَمَنْ يَنْهَا فَأَنْهَىٰ هُنَّ لَهُ مُنْهَىٰ وَمَنْ يَنْهَا فَأَنْهَىٰ هُنَّ لَهُ مُنْهَىٰ

وَالْمُؤْمِنُونَ هُمُ الْأَنْجَانُ وَالْمُؤْمِنَاتُ هُنَّ الْأَنْجَانَاتُ إِنَّمَا يَنْهَا  
مِنَ الْمُنْكَرِ مَا لَا يَرَوُونَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُونَ

لهم اجعلنا ملائكة في قبورنا واجعلنا ملائكة في قبورنا

## حين تغدو الفيزياط تلاوة وذكرا

هناك في طبقة اعمق من المعرفة أو الثقافة البشرية التي يحظى بها وينتالق عدداً من المفكرين حيث يحدث - أحياناً - وأن يلتقي العلم بالمنطق بالإيمان بالفلسفة وفق نسب موزونة ، متداخلة ، فتكون كل كلمة تقال أو عبارة تكتب ، ويكون كل حديث يروى أو كتاب يؤلف ، على ومنطقاً وفلسفة وإيماناً .. ويكون اللقاء الفذ بين المعادلة الرياضية والقانون الطبيعي والتحليل العقلي والتصور الذهني والتزوع الروحي ..

ويكون التعاشق المفرد بين العقل والقلب والروح والوجودان ..

ويكون التقابل المؤثر ، الفاعل بين الله والإنسان ..

هناك في تلك الطبقة العميقة التي لا يسبر غورها إلا العقول الكبيرة التي تتجاوز خداع الحواس ، وتنأى على الأسر في حيز المنظور والملموس .. العقول الكبيرة التي تعرف جيداً أن «المادة» لا تشكل جداراً نهائياً يصعب اقتحامه أو يستحيل ، وتدرك تماماً أن وراء الأسوار القائمة عوالم و موجودات و حقائق لا تقل ثقلأً و حضوراً عنها

يتشكل ويتحرك عند أسفل الأسوار ، مما تراه الحواس ، إن لم تفقها حضوراً وديومة وفاعلية وتأثيراً ..

هناك في تلك الطبقة العميقة من المعرفة البشرية المستنيرة المتكاملة يكمن ما يمكن اعتباره «الحكمة» العليا أي حصيلة الجهد البشري في ميدان البحث عن الحق .. خلاصته المكثفة وجوهره المتقد .. حكمة .. لأن الحكيم يمارس من خلالها جمعاً لا تفريقاً ، وتوحداً لا تشتتاً ، وتوافقاً لا تبعثراً ، وشمولاً لا تجزواً ..

ولأن الحكيم يمتلك اللغة التي يستطيع بفرداتها المتألقة أن يتعامل مع كتلة العالم المادية ونوميسها وستها ، كما يخاطب في الوقت نفسه وبالفردات ذاتها الجان والحيوان والملائكة والشياطين ..

ولأنه يعرف كيف يفجر ليس طاقات العالم والطبيعة ، وإنما طاقاته الذاتية المذخورة ، فيحيطى بما يبدو وللوهلة الأولى عجائب ومعجزات وأسراراً ..

إن القرآن الكريم يقولها بصرامة ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً<sup>(١)</sup> .. فمن خلال المنظور القرآني القادم من عند الله العالم ، المدبر ، الخلاق التقدير ، تبدو الحكمة قمة المعرفة ، ويظهر الحكيم كما لو كان بطل عصره ، لأنه المفكر والمؤمن .. الفيلسوف والمتصوف .. الرياضي والمتعبد .. لأنه الرجل الكامل الذي تعبّر تجربته عن صيغة الوفاق المرتجى بين الإنسان وبين العالم والكون وهو الأمر الذي جاءت الأديان لكي تجعله امراً مشهوداً في مجرى الحياة .

---

(١) سورة البقرة آية ٢٦٩.

والرسول الكريم صلى الله عليه وسلم يقوها بوضوح (الحكمة  
ضالة المؤمن اني وجدتها فهو احق بها ) ... ليست هذه المفردة او  
تلك ، ولكنها كل المفردات محصلة العلم الشمولي الذي تكون فيه  
الكلمة رقمياً رياضياً وتبلاً ودعاةً وذكراً ..

إن المسلم ، انطلاقاً من البيئة الثقافية التي درج في احضانها ...  
بيئة القرآن الكريم والحديث الشريف والمعطيات التي تمخضت عنها  
في الزمان والمكان لا يحتمل - إن على مستوى التحليل العقلي أو  
الإحساس الوجداني - مأساة التفريق والثنائية هذه بين معطيات  
المعرفة . : لا يحتمل أن يكون العقل نقيس الإيمان ، أو أن يكون  
الجسد نقيس الروح ، أو أن يكون المنطق نقيس الدين ، أو أن  
تكون الفلسفة سلاحاً بوجه التقرب إلى الله !

إن المسلم عقلاً ، وروحاً ، ووجوداناً ، يمتلك قدرة ذاتية عجيبة  
على تحقيق التوحد ، والاندغام ، والتوافق بين هذه التكوينات  
المعرفية ذات المستويات المختلفة ، والتي حوطها الرجل الغربي ، ابن  
البيئة المادية ، أو العلمانية في احسن الأحوال إلى اشتات وتفاريق ،  
واجج بينها الصراع والإقتتال .

وال يوم يشهد التعامل الفيزيائي مع المادة ، والتغول المختبري في  
تركيب الذرة ومحاولة السيطرة على كنه الطاقة ، والحركة ، يشهد هذا  
كله امراً عجباً ...

لقد انهارت الأسوار وتساقط الجدار الصلب الذي اتكاً عليه العقل  
الغربي طويلاً وأدار ظهره للدين والغيب والماورائيات كافة .. ينهار  
ونفت حجارته المنظورة ، وطينه النرج المشلين فإذا بالتركيب

المادي نفسه يقود إلى الغيب !! أو إلى ما يمكن اعتباره مدخلًا للغيب على أقل تقدير.

وإذا بمعادلات الرياضيات والفيزياء تستحيل بعيدًا وتلاوة وتسبيحاً وذكرا ..

وإذا بالذرات نفسها تعلن بلسان الحال عن تسبيحها للخالق المبدع ، المدبر سبحانه وتعالى ..

بكهارها ربها السالبة والموجبة غير المتناقضة كما توهם ماركس .  
وإذا بفلسفة العلم ، التي هي حصيلة معطياته المستجدة ، وقانونه المكثف ، وتفسيره المركّز ، تعلن بوضوح لا تعلق به ذرة من غبار أننا أمام عصر سيعود فيه العلم لكي يرثي في احضان الدين ، بعد رحلة عذاب ونصب دامت القرون الطوال .

ولن يكون بعد اليوم سوى العقل المتدلين أو الدين المتعقل ، فليس ثمة - بعد - ذلك الخصام والإقتال بين تيارات المعرفة وطبقاتها ..  
ليس سوى التصالح والوئام ..

وتتالق «الحكمة» مرة أخرى لكي ت Nir سبل العالم للمدخلين ويكون «الخير الكبير» الذي بشرت به كلمات الله !!

## الشاهد المتألق

الأدلة كبيرة .. والحقائق والمارسات التي تشع ضوء حتى ليكاد  
تالقها يسلب الابصار ، أكثر ، والبدويات أكثر بكثير .. بدويات في  
الفكر وأخرى في السلوك اليومي المنظور وفي حشود المفردات التي  
تشكل اخلاقية الرسول عليه أفضل الصلة والسلام .

ولكن اين العقول التي تفقه .. والعيون التي ترى .. والقلوب  
التي تؤمن فتطمئن ؟

ثلاث وعشرون سنة ورسول الله يغادر فراشة في جوف الليل لكي  
يؤدي صلواتٍ كانت تتورم لها قدماه ، وتتقرّح الأجنفان ، ويكاد  
الجسد يشن نصباً وأعياً ..

ثلاث وعشرون سنة ورسول الله ينهض من فراشه حتى والبرد  
يلسعه في ليالي الشتاء الجليلية .. حتى ونداء النوم يدعوه لكي يرتاح  
قليلًا من عناء نهار ليس كنهار الناس العاديين .

لماذا ؟ ولن ؟ وعلام هذا العناء وهذا الالتزام الصارم وهذه  
المارسة التي لم يتنازل عن أدائها يوماً واحداً فقط على مدى ثلات

وعشرين سنة هي عمر الرسالة والرسول عليه أفضل الصلاة ..  
وأذكاؤها .. وأطبيها ؟

وما كان صلى الله عليه وسلم ينام وحده لكي يتسلل الشك  
الشيطاني إلى النفوس المريضة فتستسلم له وتقول ؟ ربما ؟ من  
يدري ؟ لعله صلى يوماً وتجاوز أياماً ؟

لم يكن ينام وحده .. ومعنى ذلك أن ممارسة كهذه غدت أمراً  
تاريجياً مسلماً به .. فمن خلال (شهود يومي لنسوته - أولًا - حيث  
كان يتبتل في داره ، ومن خلال شهود يومي أكثر اتساعاً لصحابته  
الكرام الذين ما تخلى عن إمامتهم في صلاة الفجر يوماً ، تغدو المسألة  
يقيناً يكتسح كل وبوسعة ، وشهادة منظورة تفرض حضورها على  
الملائحة قبل المؤمنين ..

ومرة أخرى .. لماذا ؟ ولن ؟ وعلام هذا العناء ؟

وحاشا المؤمن أن يتوجه بسؤال كهذا لنفسه أو للآخرين .. وأنه  
لأمر بديهي كبدئية الإيمان نفسها ، أن ينهض الإنسان المسلم في  
جوف كل ليل مليئاً نداء الله ، منفذاً واحدة من الصلوات الخمس  
التي كتب الله مواقيتها على المؤمنين فكيف بالرسول نفسه عليه أفضل  
الصلاوة والسلام ؟

ولكنه سؤال نفذ به وجوه التشكيك بنبوة النبي ، الموسوسة  
صدرورهم بصدق رسالة الرسول ..

ليس سؤالاً في حقيقة الأمر ولكن تجعيل واحدة من أشد  
الحقائق ثقلأً وحضوراً لكي يقول للناس ؛ ها هي ذي ، مفردة واقعة

تؤكد صدق محمد بن عبد الله ، مع نفسه ومع الناس ، وقبل هذا وذاك مع الله سبحانه الذي لم يكن بصلواته الليلية الصعبة تلك يلبي امره فحسب ، ولكنه يتجاوز هذا الى التعبير عن حبه وشكريه وعرفانه .

ترى .. كم من أمثال هذه المفردة المتألقة كضوء الشمس ، الواقعة كحقيقة الحياة والموت ، المؤكدة كما لم تتأكد ممارسة من قبل ، شهدتها حياة الرسول صلى الله عليه وسلم ؟

كثيرة جداً ، بحيث إنها بمجملها تشكل سلوكاً متناوغاً لم يتعرض يوماً لنشار ولم يضعف خفقانه حتى اللحظات الأخيرة ..

كثيرة جداً ، وأن آية منها لسفينة بأن تبلغ بالإنسان حافة النصب وتدفعه إلى طلب الراحة بشيء من التفلت وبشيء من التساهل ، بنوع من الالاكثرات الذي قد يتطلبه الجسد والعقل والجملة العصبية بين الحين والحين .

ولكن رسول الله مضى ثلاثة وعشرين عاماً يواصل التزامه ليلاً ونهاراً .. لم يتسلل ولم يرتع لحظة واحدة .. مضى لكي يؤدي المطالب الصعبة ويضرب بسلوكه النبوى مثلاً للذين يعايشونه ، ولكل القادمين فيها بعد علهم ينفذون عشر ما كان عليه الصلاة والسلام ينفذ ..

ومن يدري ، فلعله صلى الله عليه وسلم كان يجد راحته في هذا الكدح الطويل ويتحقق بالتوازن الصعب إزاء ربه الذي منحه الأمانة الثقيلة التي أبى السماوات والأرض والجبال أن يحملها وأشفقي منها . من يدري ؟

ولكن السؤال المتحدي يظل قائماً ، تقدّف به وجوه قوم يلتقي لهم  
المرء في كلّ زمان ومكان .. أولئك الذين يتسلّن بهم الشيطان فيجعل  
متعتهم القصوى ممارسة الوساوس والشكوك .. هؤلاء هم المعنيون  
بالسؤال .. لماذا ؟ ولن ؟ وعلام ؟ إن لم يكن هناك إله واحد يبعث  
نبيه للناس ، أكان محمد بن عبد الله يتلزم ممارسة هذا الجهد المضني  
على مدى عمره الذي قضاه قائداً وزعيماً؟ حيث كان يتحمّل مسؤولية  
التشكيك نفسه أن ينهل من الطبيات وأن يستغل - وحاشاه - مركزه  
هذا لكي يسعد ويتنعم ويرتاح ؟ أكان يفرض - أساساً - هذه الصلة  
الصعبة بين الصلوات على نفسه وأمته ؟

بل إنها النبوة الحقة .. وإنها مطالب التقابل الكبير بين الله سبحانه  
وبيّن مبعونه بالصدق المطلق لكي يقود الناس ، في كلّ زمان ومكان ،  
إلى الصراط .

## تلك الطاقة المهدورة

ي تلك المسلمين اليوم طاقات كبيرة وقدرات فاعلة لا تتوفر  
لغيرهم من الأمم ، ولكنهم لا يفيرون منها ، لا في حدودها  
القصوى ، ولا المتأحة ، ولا حتى في حدودها الدنيا ..

إنهم - للأسف - يمارسون إزاءها ما يمكن تسميته بهدر الطاقة ،  
وبيدو أنه ليس ثمة أمة في العصر الحديث ابرع في هدر طاقاتها من  
الأمة الإسلامية وبضمها العربية بطبيعة الحال .

ليس هنا مجال البحث عن الأسباب فهي أوضح من أن يشار  
إليها ، كما أنه ليس هنا مجال استعراض الطاقات المهدورة فهي أكثر  
من أن تعد وتحصى . ولكننا نقف وقفه سريعة عند واحدة فحسب من  
مارسات الهدر ، كاد المسلمين بالألاف والاعتياد أن ينسوها تماماً ،  
ذلك هي المنابر التي تلقن عليها خطب الجمعة ، مرة كل أسبوع ، في  
مشارق عالم الإسلام ومغاربه .

الآف المنابر وآلاف الخطب الأسبوعية وملفين المستمعين ،

والمرصاد في معظم الحالات لا شيء !!

بل إنه يتجاوز اللاشيء هذه صوب ردود الأفعال السلبية التي تعبر عن نفسها بمال حيناً ، وبالقرف حيناً آخر ، وبالسخط حيناً ثالثاً ، وبالهروب إلى النوم حيناً رابعاً ، ويزيد من الجهل بالأمور حيناً خامساً ..

بل إنه يتجاوز هذه السينات كلها إلى ما هو أمر وأنكى : التضليل الذي يمارسه كثير من الخطباء في مواجهة المصلين من أجل أن يشتروا آيات الله ثمناً قليلاً ..

بل إنه يتجاوز هذه أيضاً إلى ما يمكن اعتباره خطيئة واضحة كالشمس ؟

نردد بعض المصلين في التوجه إلى صلاة الجمعة لهذه الأسباب جيئاً رغم أن هذه الصلاة فريضة لا مجال فيها للتجاذب أو نقاش .

لماذا هذا كله ؟ في وقت كان يمكن أن تتحول فيه المنابر إلى طاقة فاعلة تمنح المسلمين عطاًة حسنةً متجددةً لا ينضب له معين من العلم والتربية والتفقه والمعرفة والوعي بجريات الأمور وطبائع الأشياء ؟!

يمكن أن يكون المنبر أداة إعلامية للتحقق بالزائد من الوعي والإلهاطة باطراح الواقع المتتجدد على مدى العالم كله فيما بعد فهمه والإلماه به ضرورياً لكل مسلم ومسلمة ، إن على مستوى السياسة ، أو الاقتصاد ، أو الاجتماع ، أو العمران ..

ويمكن أن يكون المنبر أداة علمية ، ثقافية ، لمنجحة جاهير المسلمين المزيد من المعرفة في شتى الميادين و مختلف الحقول ، فيما ينميه

المعطيات التي تلقوها عن المؤسسات التعليمية الأخرى ، ويربطها بأصولها العقائدية الإيمانية كي لا تتحول إلى سلاح مضاد يشهر ضد العقيدة والإيمان !

ويمكن أن يكون المنبر أداة تربوية تمنع المسلمين ، وبخاصة أولئك الذين يقفون على عتبات الوعي ولم يتجاوزوا بعد سني الصبا والشباب ، المزيد من القيم التربوية وتذلهم على الطريق .

ويمكن أن يكون المنبر أداة حركية يرسم الخطط التفصيلية ، ويحدد الأهداف المرحلية ، ويحفز جاهير الناس من أجل بلوغها بالأختزال الزمني المطلوب .

ويمكن أن يكون المنبر - كذلك - أداة موازنة لصالح الإسلام نفسه بمواجهة أجهزة الإعلام والثقافة والتعليم والتربية .. يمحض ويناقش ويفند وثبت ويربط معطيات هذه الأجهزة بما يجعلها لا تؤثر إلى عقل المسلم إلا من خلال المنظور الإسلامي .

كثيرة جداً هي الإمكانيات التي يمكن أن يتمخض عنها هذا التقليد الإسلامي الأصيل الذي أريد له أن يكون فاعلاً ، مؤثراً ، حاضراً في سرى الزمن ولحمة المكان .. أي بعبارة أخرى معاصرًا ، بمعنى الكلمة ..

إن المرء ليتساءل ؛ لم يحاول معظم الخطباء أن يهربوا من مواجهة مشاكل العصر وتحدياته إلى موضوعات عفا عليها الزمن وأصبحت جزءاً من التاريخ ؟ لم يجبنون عن الدخول في حوار مشر مع معطيات الساعة المتتجددة لكي يقولوا فيها كلمتهم ويخيطوا جاهير المسلمين على بكنها وأبعادها ؟

ألا يتحتم أن تكون خطبة الجمعة قناة تنفتح على الحياة التي يعيشها المسلم اليوم .. على ما يتخالق في ساحتها وأروقتها .. على ما يصير في جنباتها ؟

ألا يتحتم أن يتحول خطيب الجمعة إلى صوتٍ اعلامي ينقل للناس ما يجري على ساحة العالم مما يمس المسلمين من قريب أو بعيد ، وما أكثر ما يمسهم من قرب ومن بعد .. بل إنه في زمن السرعة والإختزال والتواصل الجغرافي الخاطف ، ليس ثمة ما لا يهمهم ، ومن ثم وجب أن يكونوا على المام به لكي يسروا على بيئة ويعرموا جيداً المسالك التي عليهم أن يمتهنوا والخراطط المعقولة التي ترسمها تحديات العصر والتي يضيع في شعابها من لا يلتقط الضوء والإشارة ساعة بساعة واسبوعاً باسبوع ..

ويتساءل المرء كذلك ؛ لم لا يتحول الخطيب الى معلم أو أستاذ يجعل من ساعة اللقاء محاضرة علمية منهجية مرسومة تعالج فيها مسألة ما .. قضية محددة من كافة جوانبها ، وتشبع بحثاً وتحليلاً لكي يخرج المصلون وقد أضافوا إلى علمهم علمآً !

ولماذا هذا الصراخ الذي يصك الأسماع ويتألف الأعصاب فيها لا مبرر معه للصراخ ؟ أمن الضوري أن تكون خطبة الجمعة صراغاً مستمراً حتى والخطيب يعالج مسائل لا تقتضي ابداً هذا الضجيج المثير أحياناً للقرف والإشمئزاز ! ألا يمكن أن تخاطب جموع المسلمين ، في عصر الأدوات الصوتية المكثرة والموصولة بأسلوب هادئ ، رصين قد يحقق ما لا يتحققه الصراخ ؟

اسئلة كثيرة تدور في ذهن المسلم ، واعتراضات شتى تحبك في  
نفسه وهو يجد هذه الممارسة المؤثرة التي منحها الإسلام اتباعه تهدر  
على ايدي وألسنة حشود الخطباء التقليديين ، وقد تتحول الى سلاح  
مضاد .. فلماذا؟!

وَيَقُولُ لِلْجَنَّةِ لِمَ هُنَّ مُهَاجِرُونَ وَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَيَقُولُ لَهُنَّ مُهَاجِرُونَ  
وَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا  
وَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا  
وَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهَا

## الزكاة .. تلك الضريبة العجيبة

حتى عهد قريب كان كثير من الناس يتصرّفون أن الزكاة ضريبة بسيطة لا تعلّم أن تكون نسبة متواضعة على رأس المال قد لا تتمخض عن مبالغ ذات بال . بل إن بعض الناس تصورها مجرد تزكية أدبية للمال بغض النظر عن حجم النتائج المتأتية عن دفعها .. تزكية أدبية ما دام أن الزكاة هي كالصوم والصلة شعيرة إسلامية أقرب إلى الممارسات التعبدية الروحية منها إلى التشريع المالي أو التخطيط الاجتماعي .

بل إن بعض المفكرين الإسلاميين أنفسهم لم يجدوا فيها أكثر من (حدود دنيا) يتحمّل أن يتجاوزها المسلم إلى مزيد من العطاء ، والدولة المسلمة إلى مزيد من الأخذ .. إذ ماذا تعني نسبة الواحد إلى الأربعين في نهاية كل حول ؟

وما تلبث الأيام أن تمضي ، وتتكرّر السنون والعقود ، ويتدفق الخير على مساحات شتى من عالم الإسلام ؛ ثروات طبيعية وموقعًا ممتازًا وأنشطة اقتصادية وذهبًا وفضة وأموالًا . وما تلبث الأموال أن تتدفق على جيوب المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها ، وإذا بعض هؤلاء

يمسرون النسبة المتواضعة تلك فإذا بها تشكل لدى كل واحد منهم مئات الآلاف من الدنانير بل ملايينها ، فكيف بهم جميعاً ؟

إنها - والحق يقال - مبالغ هائلة لم تدر بخلد إنسان قبل عقود قليلة فحسب . . . هائلة بحق ، ولن تكون الكلمة مجرد صيغة انشائية هدفها التفخيم والتضخيم . . فإذا لو التزم جميع المالكين بدفع هذه الضريبة محسوبة بالضمير المسلم الذي يخشع الله على الفلس الواحد لا يوضع في محله ؟ ماذا لو التزمت السلطات الإسلامية في عصر الاحصاء ، والتنظيم المالي ، والهيمنة الإدارية على كل صغيرة وكبيرة . . عصر الحسابات الدقيقة والمؤسسات المتخصصة والضرائب ، ماذا لو التزمت بأخذ هذه الضريبة بالميزان القسط ، من كل من استحقت عليه طواعية أوكرها ؟ وماذا لو قامت أجهزة متخصصة ، ومؤسسات متمكنة في تحويل هذه الطاقة المالية الكبيرة إلى اداة للتنمية والإستثمار من أجل مزيد من الكسب للجهات التي بينها كتاب الله وسنة رسوله عليه السلام من التي تستحق الزكاة ؟

نتائج كبيرة بكل تأكيد ، إنْ على مستوى النشاط الاقتصادي للبلد المسلم أو على مستوى الكفاية ، وتقليل الفوارق الإجتماعية ونشر العدل الذي يغض عليه الإسلام بالتوارد .

ومن عجب أن هذه الضريبة يتحتم دفعها في نهاية كل حول بحسبها الثابتة على الربح وعلى رأس المال نفسه . ويتسائل المرء ؛ ماذا لو لم يشغل رأس المال عبر هذه السنة أو تلك ؟ ماذا لو لم يستثمر أو يشارك في هذه الجهة أو تلك ؟ والجواب هو أنه لابد من دفع زكاته في نهاية الحول وبالسبة الثابتة ، واحد من أربعين .

ومعنى ذلك أن أي رأس مال منها كان حجمه، مقتضي عليه بالتفتت والزوال في نهاية المدة ، المفروضة ، إلا أن يهرب فيرمي بثقله في مجرى النشاط الاقتصادي ، ويغادر عزلته ، ويتجاوز خطية الالكتاز والتكميس ، وحينذاك ستتحقق الميزة الأخرى ؛ مزيد خير لصاحب المال ، ولستتحقى زكاته وللنشاط الاقتصادي للبلد ، ثم لثروته القومية في نهاية المطاف .

وهكذا يتضح - بلغة الأرقام - كما يقولون - كيف أن هذه الضريبة التي كان يظن أنها تكليف بسيط يستهدف ما يمكن أن يعد صدقة أو إحساناً ، إنما هي مشروع مالي مركب يسعى لتحقيق أكثر من هدف في وقت واحد ويؤول إلى مزيد منفعة لكافة الأطراف .

إن هذه الضريبة، شأنها شأن العديد من الممارسات والتنظيمات الإسلامية في سائر مناحي الحياة ، كانت مثاراً للجدل والنقاش ، وكثيراً ما اغنم حقها ، ووضعت في غير مكانها الحقيقي ، ثم ما لبثت الواقع والمعطيات أن كشفت عن أبعادها الحقيقة وعرضتها للناس ممارسة فذة ، وخطة مرسومة بدقة ، وتنظيمياً يتوصى خير الدنيا والآخرة ﴿ صنع الله الذي اتقن كل شيء ﴾

ونتذكر هنا أيضاً كيف يكون الزمن ، بما يتضمنه من كشف متواصل ، ومن تراكم في الخبرة ، عاملًا مساعدًا على ابراز دقة الصياغة ، واعجازها وبراعتها بالنسبة لجوانب عديدة من الإسلام تأكيداً للآلية الكريمة ﴿ سنرهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبيّن لهم أنه الحق ﴾<sup>(٢)</sup> .

(١) سورة النمل آية ٨٨.

(٢) سورة فصلت آية ٥٣.

هنا في دائرة التنظيم المالي ، وهناك دائرة التنظيم الاجتماعي ، أو التربوي ، أو التشريعي ، أو أي من دوائر الفكر الإسلامي الأخرى ..

وتحضرني هنا محاولة لصدقٍ يختصُّ في علم الاحصاء الاقتصادي في إحدى جامعات بريطانيا تستهدف اعتماد نظم هذا العلم وطراوته من أجل القيام بتحليل احصائي لضررية الزكاة في شريحة ؛ زمنية ومكانية من عصرنا الراهن والمحاولة لم تستكمل أسبابها بعد ولم تعلن عن نتائجها ، ولكن الرجل يأمل في أن يصل إلى ما يؤكد للناس ، بالرقم ، والمنحنى البياني ، معجزة الزكاة ..

## ثغرات في رداء المادية

أيهما أقرب إلى الصواب ، أن نعامل الإنسان من خلال موقعه الإنساني الشامل كإنسان ، أم موقعه الاجتماعي المحدود كفرد في طبقة ؟ وإذا كان أفراد بعض الطبقات يمارسون ظليماً واستغلالاً ، فما ذنب الآخرين الذين ولدوا عن غير اختيار في الطبقة نفسها ، ولم يمارسون ظليماً أو استغلالاً ، بل إنهم - ربما قدموا لمجتمعهم وللبشرية أجل الخدمات ؟ اليس جل المخترعين - على سبيل المثال - ينحدرون من الطبقة البورجوازية ، ربما الإقطاعية أو الأرستقراطية ، التي صبّت عليها الماركسيّة اللعنات ؟

إن المظور الماركسي من هذه الزاوية يقترب ، بنزوعه الجبري وعدم اعطائه مكاناً واسعاً لحرية الإنسان و اختياره ، من المظور الشوفيني الذي يتعامل مع الإنسان من خلال انتقامه العرقي الذي لم يكن له خياراً فيه ..

إن القرآن الكريم يغولها بصرامة ﴿ تلك امة قد خلت ، لها ما كسبت ولهم ما كسبت﴾ ﴿ ولا تسألون عما كانوا يعملون ﴾<sup>(١)</sup> .. وسواء

(١) سورة البقرة آية ١٣٤ .

كانت ( الأمة ) طبقة أم عرقاً ، أم مزيجاً من الطبقات والأعراق ، فإن أية جماعة تتبع إلى هذه الطبقة أو تلك ، وإلى هذا العرق أو ذاك ، ليست مسؤولة - بالضرورة - عن أعمال المتميّز إليها كافة ، لأن القرآن الكريم يعود لكي يضع التبعية النهاية على عائق الفرد نفسه ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازْرَةً وَزَرَ أَخْرَى ﴾<sup>(١)</sup> ﴿ وَكُلُّ إِنْسَانٍ زَرْمَاهُ طَائِرٌ فِي عَنْقِهِ ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿ وَأَنَّ لِإِنْسَانٍ إِلَّا مَا سَعَى ﴾<sup>(٣)</sup> ..

وبهذا يتحقق التقابل بين الإنسان والحرية ، ويكون الاختيار هو الحكم الفصل فيها يكون للإنسان أو يكون عليه ..

أن يتبع إلى هذه الطبقة ، أو أن تكون فرداً في تلك السلالة ، مسألة لا خيار لك فيها ، ومن ثم يتحتم ألا يختتم على مصيرك من خلال واقعة جبرية كهذه أو تلك .. والحكم العادل يتأقّح حين ينصب على اختيار الإنسان وفعله الحر أيّاً كان موقعه الاجتماعي أو انتمازه القومي .. ففي الساحتين نلتقي بالاختيار والأشارة ، ونتعرف على حشود الصالحين والطالحين ..

والتعيم هو الخطأ القاتل ليس للحقيقة وحدها ولكن لقدر الناس وحقوقهم المشروعة في هذه الحياة ..

إن المنظور الظبي الذي اعتمدته الماركسية ما يثبت أن يقع في خطيبة أخرى غير خطيبة التعيم ، تلك هي التسطيح .. إن الحاجة

---

(١) سورة الأنعام آية ١٦٤.

(٢) سورة الإسراء آية ١٣.

(٣) سورة النجم آية ٣٩.

على فكرة الطبقة يدفعه إلى تجاوز التفاوت النوعي للأفراد ، سواء كانوا ضمن طبقة واحدة أو عدة طبقات ، ويسوّقه إلى تحويل الإنسان إلى رقم مجرد كغيره من الأرقام المصفوفة إلى جوار بعضها .

ومن خلال هذا التسطيح لا يضيع ذوق القدرات الخاصة والمواهب المتميزة فحسب ، بل يضيع الإنسان نفسه بما أنه نسيج معقد متشابك من الطاقات العقلية والروحية والوجدانية والجسدية ، بما أنه طبقات متداخلة تبدأ بالقشرة الخارجية للإنسان وتتوغل نزولاً باتجاه الأعماق .

إن الماركسية بتأكيدها على التركيب الظبي للمجتمع ، اهملت في مقابل ذلك التركيب الظبي للنفس البشرية ، فضحت بهذه الحقيقة من أجل الطبقية الاجتماعية وأخذت تعامل مع القشرة الخارجية للإنسان بعيداً عن طبقاته الأشد عمقاً وتعقيداً .

وليس فقط « جارلس بيج » و« مالك آيفر » كعالي اجتماع بورجوازيين يقولان بأن « ماركس » مارس خطية تسطيع النفس البشرية بأكثر مما يجب ، بل إننا نجد أدبياً معروفاً « كريتشارد رايت » ، الزنجي المضطهد في مجتمع رأسمالي ، انتهى إلى الشيوعية حيناً من الدهر ، ثم ارتد عنها بعد اكتشافه العديد من العيوب والثغرات ، نجده هو الآخر ينبع على الماركسية سلوكها الخاطئ هذا « لقد كان الشيوعيون - يقول الرجل - ينظرون إلى الجماهير وخبراتهم نظرة أبسط من الحقيقة بكثير ، إنهم في محاولتهم تجنيد الجماهير قد ضلوا عن فهم حياة الجماهير فكانوا ينظرون إلى الناس نظرة عامة مجردة أكثر مما ينبغي » .

ومن حيث أرادت الماركسية الدفاع عن مصالح الجماهير ، سلكت طريقاً ملتوياً استهدف منها لقمة الخبز ، ولكنه سلبها شيئاً أغلن بكثير ؛ تميزها الإنساني ، وتركيبها النفسي الذي لا يكفي رغيف الخبز وحده ، ولا المسكن وحده ، ولا أداة النقل وحدها ، لاشياع حاجاته ومطاعمه التي لا تحدوها حدود ..

التعيم والتسطيح .. ثغرتان من عشرات تخترق جسد الفكر الماركسي وتملؤه بالشروع والتشققات ..

صحيح أنه ما من مجتمع في تاريخ البشرية ، بما فيه المجتمع الشيوعي نفسه ، يخلو من تميز طبقي ، على الاتلاق ، ولكن الإلحاد على فكرة الطبقية هذه ، التشنج عليها واعتبارها مفتاح كل شيء ، مع الاعتقاد بأنها بدء الحياة والتاريخ البشريين ومتهاهما ، هو المترافق الذي قاد الماركسية إلى العديد من الاستنتاجات الخاطئة .

ولقد كان التعيم والتسطيح اثنين من تلك الاستنتاجات ، لم تكونا في نهاية التحليل لصالح الإنسان .

---

(١) عن كتاب الصنم الذي هوى ، لأثر كستلر ورفاقه ، ص ١٤٦ ، ترجمة فؤاد حمودة ، الطبعة الثانية بيروت ١٩٧٠ .

## تأثيرات السلوك

في حوار مع صديق عائد من الغرب : ما الذي يجعلهم ينفرون منا ؟

لم نتطرق - بطبيعة الحال - للبعد المذهلي أو الديني ، أو حتى التارخي ، فتلك مسائل أخرى قد لا يكون للغريبي فيها أي مبرر موضوعي عادل على الاطلاق اللهم إلا مبرر الحقد ، والمصلحة ، ورد الفعل ، والانطلاق الديني ، وسموم الأنشطة المضادة وبخاصة الصهيونية والمادية والتبشير .. وما شئنا من سلبيات قد تكون بالفعل الدافع وراء كراهية الغرب الصليبي والمادي للشرق المسلم .

إنما كان الحوار ينصب على نقطة محددة ، كنا نجد أنه في إطارها المحدد هذا قد يكون للغريبي أن ينفر من الشرقي المسلم والعربي على وجه الخصوص ، وهو أمر يعرفه جيداً معظم الدارسين هناك من طلبتنا أو الذاهبين إلى هناك من الأساتذة والمتطبيين والسياح .

بعضهم يجيئه على الدوافع التي المحننا إليها قبل لحظات ، فيحاول بذلك أن يتحايل على الأسباب الأكثر مباشرة وقرباً ، وبعضهم يحاول أن يتعاملي عنه ولا يكترث به رغم أنه واقع مشهود .. وفترة ثلاثة

اقرب إلى الموضوعية وأكثر احساساً بضرورة تجاوز «الوضع السيء»  
تسعى لوضع يدها على الأسباب للداء المستعصي .

جرّنا الحوار إلى ترکيز المسألة بكلمتين فحسب ؛ تأثيرات  
السلوك ! فإن الشرقي المسلم ، العربي على وجه الخصوص ، قلما  
يسعني ، وهو يجيا لفترات قد تطول وقد تقصر في لندن أو ادنبره أو  
أكسفورد أو باريس أو ليون أو ميونيخ أو روما .. أو واشنطن أو  
موسكو .. أو غيرها ... للتحقق بسلوك متحضر ، مقبول ولا  
أقول متدين ، لأن معظم الذاهبين إلى هناك ليسوا متدينين رغم أن  
الدين ، هو في ناحية من نواحيه ، الضمان الوحيد للسلوك المتحضر  
الموزون ..

في مفردات السلوك الجافي ، غير المتحضر ، يمارس اصحابنا هناك  
خطيئة فادحة بحق كل ما هو عربي مسلم أو شرقي .. إلهم ، أو  
الغالبية منهم بعبارة أدق ، يضربون مثلاً عملياً يؤكّد للقوم ، بالمنظور  
والملموس ، مدى تخلفنا عنهم .. مدى جفاثنا المتأصل في العرق ،  
ويريم الفارق الكبير بين المستوىحضاري الذي بلغوه والمستوى  
المتدني الذي يخجل اليهم بما يرونه من هذه المفردات السلوكية ، أن  
الشرق المسلم ، والعرب على وجه الخصوص يتخبّطون فيه ..

تحدثنا بألم عن كثير من الحالات السيئة وضربنا الأمثلة على العديد  
من المفردات ، مارسها هذا الرجل أو ذاك ، وقدمها للخصم وسيلة  
اعلام سيئة تتحول على ايديهم إلى سلاح مضاد ، وتسقى في نفوسهم  
وعقولهم مزيد كراهية ونفور وازدراء ..

ليس ثمة مبرر لطرح الشواهد ولا اعتقاد أن ذا عينين يخفى عليه ما يجري هناك على أيدي العديد من الدارسين والسائحين في عواصم الغرب .. في المتزهات والفنادق والأسواق المركزية والنواحي والمسارح والمقاهي والحانات والمباغي والأزقة والشوارع .. وحتى في الشقق وغرف المنام ..

مفردات سلوكية سيئة ، متدنية ، جافية ، تحدث عنها الكثير من العائدين ، أما الغربيون فلم يكتفوا بالحديث عنها ، والتقرز منها وإنما تجاوزوا ذلك . بتنزعتهم البراغماتية المنفعية المعروفة - إلى استغلالها أدوات دعائية مضادة وابتزاز الأموال والأخلاق والعقول بل إنهم تجاوزوا بذلك إلى نوع من الاستبعاد والقناة يفرضونها على أولئك الذين ارتفعوا ، بالشهرة الساقطة والسلوك المتدني ، أن يغدو أدوات بأيدي مراكز التوجيه الغربي ، يدفعون بها إلى الشرق لكي تلعب دورها المرسوم ضد الأمة .. والوطن .. والعقيدة ..

وتذكرنا بأسى ، والحديث يدلل منا من مسألة لأنخرى ، كيف أن سلاح السلوك المنظور هذا كان بأيدينا يوماً ففتحنا به العالم ، وكسينا عقل الإنسان وقلبه ، وخفقت رياحتنا في كل مكان .. وكيف أنه يتحول اليوم إلى سلام مضاد نشهده ضد أنفسنا فنخسر في خرائط العالم ، ونزداد انكمشاً وتضاؤلاً .. ونرغم على أن ننزوبي ، وسط احساس غامر بالدنية والمهانة ، وأكثر من مركب نقص تجاه كل ما يتعلق بخصوصنا أيا كان موقع هؤلاء الخصوم ..

قلت لصديقي ؛ لقد رأيت غاذج منهم وهم يتحدثون ، بتباه ، عما فعلوه هناك مع هذه الألمانية أو تلك ، وفي هذا البار أو ذاك ،

ووسط هذه المناسبة العائلية أو تلك .. لقد أصابني القرف والإشمئزاز وأنا أتمثل ممارستهم هناك .. شيء يثير الاحتقار حقاً ، وهم ابناء بلدي ، محسوبون على الأرض التي انتهى إليها فكيف بالغربيين « الغرباء » ، كيف بالغربيين « الخصوم »؟ كيف بأعداء ديننا ووطتنا إذا نظروا إلى هذه الممارسات الدينية الجافية ، البعيدة عن مطالب التحضر ، فضلاً عن مطالب الأخلاق والدين ؟ ماذا هم متصررون وماذا سيتبين على تصورهم هذا من مواقف وأحكام وسياسات ؟ !

## الإيمان والمؤسسة

إن «الإيمان» لا يمثل ضرورة عقائدية فحسب ، ولكنه يعد ضرورة «عملية» أيضاً إذا ما أريد للحياة البشرية أن تمضي بيسير إلى أهدافها ، وأن تتمكن من تحقيق مهمتها في الأرض .

ضرورة «عملية» على مستوى الفرد ، والجماعة ، والدولة ، والحضارة والبشرية ..

ونحب أن نقف هنا قليلاً إزاء هذه الضرورة بالنسبة للدولة ، لأن ما كتب وقيل عن الجوانب الأخرى قدّم من الأدلة والقناعات ما فيه الكفاية .. ويزيد ..

إن الإيمان يمنح المواطن الوازع للإنجاز ، وبقطة الفسir ، والإحساس الدائم بالرقابة الإلهية على كل فعل ومارسة .. وهذه الميزات الثلاث تحفيء بثابة قوى فاعلة ، وصمامات أمان من أجل تسيير شؤون الدولة ومؤسساتها وأنشطتها بأكير قدر من الدقة والإخلاص والإبداع ، والانضباط الخلقي ، والروح الإنسانية .

ولن يكون بمقدور أي بديل وضعي أن يعوض عن هذه الميزات منها كان ذلك البديل على قدر من النضج والدقة والاتساع ..

ورغم أننا نعيش عصر التقنية المتقدمة .. التقنية التي منحت الدول قدرات فائقة وإمكانات فذة للرقابة ، والإنسباط ، والتنظيم ، والإنجاز ، فإنه لن يكون بمستطاعها أن تفعل عشر معشار ما تفعله الميزات التي يشكلها الإيمان في عقل الإنسان وحسه ووجودانيه .

وما أكثر الموظفين والعمال الفنيين الذين لا يقدمون جهدهم كاملاً خلال ساعات العمل ، دون أن يكون بمقدور مدير أو مسؤول أو جهاز رقابة دقيق اكتشاف نسبة تجميد الطاقة او هدرها عبر تلك الساعات وما أكثر الموظفين والفنين والعمال الذين لا يحسون بدافع ملح للإخلاص في عملهم أو لإنجازه بالصيغة الأفضل ، دون أن يكون بمقدور مدير أو مسؤول أو جهاز متظاهر اكتشاف هذا الدافع السلبي واستبداله بما يجعل المواطن مندفعاً لتحقيق الاتقان والإحسان فيما ينجزه من أعمال وما ينفعه من مهام وواجبات .. وما أكثر الموظفين والفنين والعمال الذين يجدون أنفسهم في مساحات واسعة من نشاطهم ومارساتهم ، بعيدين عن الرقابة الخارجية ، لا تمسهم عن ولا تسمعهم أذن ولا يضبطهم جهاز ، فينفلتون من المسؤولية ، وقد يمارسون اعمالاً مضادة للاحق الأدبي بمسيرة الدولة وانشطتها .

وهكذا يحيي الإيمان لكي يصنع المعجزة فيبعث المواطن الذي يمتلك الوازع والضمير والتقوى .. وتجد الدولة حشوداً من الموظفين والفنين والعمال يسعون لتقديم جهدهم كاملاً عبر ساعات العمل ، دونما هدر ، أو تضييع ، ويتقىون لتقديم أقصى ما يملكون من قدرة على الاتقان والإحسان ، ويشعرون دوماً بأن هناك من يرقبهم ويراهם في كل صغيرة وكبيرة ، فيتحاشون سخطه بالأخطاء المقصودة أو التقصير ، ويسعون لرضاه بزيادة من العمل والإنجاز .

كثيرة جداً النتائج العملية المتخخصة عن دور الإيمان في تسخير عجلة الدولة وتصريف شؤون مؤسساتها المختلفة . ونستطيع هنا أن نشير إلى بعضها فحسب ، بينما هنالك الكثير .

إنه يحمي أموال الدولة وطاقاتها وقدراتها المادية من السرقة والابتزاز والتغريط .

ويحمي حقوق المواطنين من الأهمال أو الضياع أو تحكيم المصالح والأهواء ..

ويدفع الموظف إلى بذل الحد الأقصى من الجهد لتقديم أكتر قدر من العطاء ، كما يدفعه أن يكون مخلصاً لعمله ، أميناً عليه ، ساعياً لتقديمه بالحد الأقصى المستطاع من الإتقان والإبداع .

وهو فضلاً عن هذا وذاك ينشيء تقاليد إنسانية في التعامل بين كوادر الدولة الوظيفية وبين المواطنين ، تحفظ كرامة الإنسان وتحميها من الأذلال أو الامتهان .

ومن أجل معرفة ثقل هذه المسألة فإن بقدور أي مرء أن يتذكر الخط الطويل من الموظفين الذين اضطرب للتعامل معهم عبر حياته من أجل انجاز هذه القضية أو تلك ..

إن قلة من هؤلاء سعت لأن تعينه على انجاز مهمته بأكثر الأساليب نبلًا وشرفًا وإنسانية ، ولكن الأكثرية الساحقة ، بالعكس ، سعت ، لسبب ، أو آخر ، إلى عرقلة هذه المهمة واستخدام أكثر الأساليب استفزازاً ودناءة وامتهاناً وبعداً عن كرامة الإنسان ..

لقد كان المواطن يخرج من كل عشر معارك ، إذا جازت التسمية ،

متصرأً مرة واحدة منزماً ، مطحوناً مرات ومرات ..

قد يحظى بغيته ، وقد ينجز مهمته ، ولكن بعد أن يخسر  
الكثير .. يقيناً ..

ترى لو كان الإيمان يملك حضوره وثقله في مجرى العلاقات  
الوظيفية ، أكان يمكن أن تحدث هذه المأساة ؟

باختصار شديد ، فإن الإيمان يعين الدولة ليس فقط على تحقيق  
اهدافها بأكبر قدر من النجاح والتفوق ، بل إنه يمكنها - كذلك - من  
احتزاز حبيبات الزمن والمكان ، للوصول إلى الأهداف بأسرع وقت  
ممكن ، ويتبع لها أن تستجيب لاصعب التحديات وأشقها فتزداد قوتها  
ومنعة وعطاء ..

ولن يستطيع أحد - بعد هذا - أن ينكر دور الإيمان في نشاط الدولة  
أو المؤسسة ، أو ينفي كونه ضرورة عملية تدخل في نسيج النشاط  
العام وتلعب دورها في التأثير المتحقق على أرض الواقع .

إنه - أذن - ليس ضرورة عقائدية فحسب ، يقتضيها الوضع  
البشري في العالم ، أو تختتمها الحقيقة الكونية التي تشير صباح مساء ،  
بألف شاهد ودليل ، إلى حتمية الإيمان باعتباره الصيغة الأكثر  
صدقأً ، بل الصيغة الصادقة الوحيدة لعلاقة الإنسان بما يحيط به من  
حقائق وظواهر موجودات .

ولكنه ضرورة عملية - كذلك لمسنا قبل لحظات جانباً من مردودها  
الكبير ويعرف الإنسان كيف يكون اشهار السلاح بوجه الإيمان ،  
ووقفه عن الفعل والتحقيق ، أو حجبه عن العمل في واقع الحياة

العامة ، موقفاً خاطئاً من الأساس قد يحمل نزعة انتشارية ، لأنه يتحرك ضد مصلحة الإنسان ومصلحة مؤسسته ..

هذا على فرض التسليم بالدافع البريء لهذا الموقف .. ذلك أن معظم هذه المواقف التي تتصدى للإيمان ، وتسعى إلى عرقلة حركته ووقف فاعليته ، إنما تعمد هذا الهدف مرسوم لا يجد المرء كبير صعوبة في تلمس أسبابه ودوافعه !!



وسيكون سعيداً ..

حدثني أحد أصدقائي الأدباء عن معاناته القاسية وهو يمارس الكتابة منذ أكثر من عشرين عاماً ، وأن معاناته هذه لم تبلغ ما بلغته عبر الستين الأربعين.

حاولت أن اطمئنه بأن كل الذين يكتبون يعانون ، وأنه عذابهم اليومي ، ولكن النتائج الطيبة كثيراً ما تنسיהם إياه .

ابتسم بمرارة وهو يقول ؛ لا ليس هذا !!

- ماذا تعني إذن؟

فبتهلة عميقة انتزعها من اعمقه قال ؛ الاحساس المري  
بالللاجدوى .. وواصل كلماته بالمرارة نفسها ؛ لا تتصورني سأخرج  
جملأا وعبارات تقليدية عندما اتساءل ؛ علام نكتب ؟ ولين ؟ ولماذا ؟  
لان هذه الأسئلة بالنسبة لي على الأقل اصبحت اشبه بالجمر الذي  
يكوني أصابعى ويصلئى عن المضى في الكتابة .. إننى موقن الأن  
حتى اعمق طبقة في وجداى بان ليس ثمة جدوى من الكتابة على  
الأطلاق .. فما الذى تنتظره من تأليف كتاب واحد أو عشرين كتاباً ؟

لا شيء !! وهكذا تراني منذ شهور وأنا لم احاول أن أكتب سطراً واحداً !

كنت اعرف تماماً أنه لم يخرج بهذا التوقف عن دائرة العذاب فسألته ؛ وهل تحس الآن أنك سعيد ؟ بعبارة أخرى ، هل تحولت بالتوقف عن الكتابة إلى حالة ؛ افضل ؟ إلى نوع من التوازن أو الامتناع أو الاحساس بطعم الدنيا والأشياء ؟

أجاب وهو يدرك تماماً ما الذي اقصده ؛ أبداً .. فإن شبح اللاجدوى ظل جائحاً على صدري كما كان من قبل ، وانضاف إليه نقل آخر .. شبح ثان لا يقل عنه أثارة للتعاسة والمرارة والشقاء .. إنه السم ..

ومنذ زمن بعيد وأنا اعain صديقي هذا ، حيث كنت اتردد عليه بين الحين والحين ، يكتب فهو شقي ، لا يكتب فهو تعيس .. يدخل في دوامة العمل لكي ينسى فلا يقدر .. يخرج إلى متألهة التبطل والفراغ فيزداد قلقاً وتأزماً وساماً .

وها هو الآن يصعد احساسه بلا جدوى الكتابة إلى دائرة اوسع تشمل وجوده بالكلية .. إنه الأحساس بلا جدوى الحياة .. وها هو ذا يقولها بصرامة علام نحيا ؟ ولم ولدنا ؟ ولماذا نموت ؟ بعد إذ بدأ من سؤاله المحدود ذاك ؛ علام نكتب ؟ وما هو الجزاء ؟

والمسألة - بياجاز شديد - ليست مشكلة معقدة مستعصية على الحل ، ولا هي - كما حاول الغربيون أن يصوّروا - معضلة فلسفية تكتب فيها الكتب وتصدّنف النظريات والفلسفات إنها أوضاع وأيسار

وأبسط. من ذلك بكثير . . وهذا الرجل الذي تهاجمه اللاجدوى  
كواحد من عشرات ، بل مئات والوف ، أراه أمامي بوضوح ، ومن  
خلال تجربته المنظورة وسلوكه الملموس ، عبر كل جزئيات حياته التي  
أعرفها جيداً ، والتي استطاع أن أضع يدي على سر مأساتها وأقول :  
هنا ، دون أن أجده مضطراً للرجوع إلى كتاب واحد أو فصل من  
كتاب حاول فيه المؤلفون الضائعون أن يحلوا الأزمة ، وينظروها ،  
ويضعوا لها المبادئ والغايات . .

إن الرجل غير مؤمن بالله !

هذه هي المسألة باختصار . . ولقد قالها هو بنفسه ، قالها أكثر من  
مرة ، وعبر عنها في مياماته اللحظة بعد اللحظة ، وقال كذلك أنه  
يتمنى أن يكون (مؤمناً) ولكنه لا يستطيع .

ومن يدري ؟ فقد يجد الإيمان في يوم قريب أو بعيد كما وجده مئات  
من الذين بدأوا الطريق ذاته ودفعتهم المعاناة المبهضة إلى اللجوء إلى  
الله ، واصبحوا سعداء ممتحنين متوازنين . . واستمروا على العطاء ،  
بعد إذ كان الإحساس بالاجدواي يسد عليهم الطريق ويكتفهم عن العمل  
والسعى والإبداع.

إنها الكلمة السر والمفتاح والإشارة الضوئية التي تمنح الإنسان القناعة  
والرضا واليقين ، وتدفعه إلى العالم متحرراً ، نشطاً ، مبدعاً  
وسعيداً . . تعطيه كذلك الخرائط الإلهية الدقيقة التي تبين له أين عليه  
أن يسير وأين عليه أن يتوقف ، وأية من الطرق يتحتم عليه أن يجتازها  
وصولاً إلى مصيره الموحد الفريد .

إن كل جزئية من جزئيات الحياة الخاصة ستجد مغزاها في

لإيمان ، وكل سلوك منها صغر أو كبر سيجد معناه في الإيمان .. وكل عطاء أو إنجاز أو إبداع سيجد هدفه في الإيمان .. وكل كلمة تكتب أو كتاب يُؤلف سيجد جزاءه في الإيمان ..

إن هذا الإيمان المتألق الذي يضيء حياة الإنسان وينحه الطريق ، يعطيه في الوقت نفسه الأحساس المتيقن العميق بأنه ما من صغيرة أو كبيرة يمارسها ، عن قصد ، إلا وهي محسوبة بحساب .

إن الإيمان إذ يربط معطيات الإنسان بفكرة الثواب والأجر والآخرة ، والخلود .. إنه إذ يضع الإنسان في تقابل مبدع مع الله جل وعلا .. إنما يمنحه الطمأنينة واليقين في أنه ما من شيء باطل في هذه الحياة ، ما من سعي ضائع أبداً .. وأنه مكتوب عليه أن يواصل العمل والعطاء ، ليس من قبيل ملا الفراغ ، وكسر جدار السأم وإثبات الوجود المحدود ، ولكن لأنك كإنسان مؤمن يتحتم عليه أن يواصل السعي قبلة الله سبحانه .. أن يزرع الفسيلة المخضرة التي يحملها بيده حتى وهو يستمع إلى التفير الأخير .. إلى صور يوم القيمة ، كما علمه رسوله أن يكون !

أردت أن أقول له هذا ، أن اشعره بأنني سعيد إذ أكتب ، وأنه ما من كلمة أخطتها بيميني إلا وأنا مسؤول عنها أمام الله ، وهي بدورها محسوبة لي هنا وهناك ، وأنه لم يتتبني ، لحظة ، هذا الأحساس التعمس باللاجدوى . على الاطلاق ..

ولكني ترددت ، وقلت في نفسي : ما دام الرجل لم يمتلك بعد كلمة السر ، لم يتسلم المفتاح ، فلن تجديه الف موعظة أو الف تجربة ..

ويقيناً فإنه سيعثر على الكلمة ، وسيجد المفتاح ، وسيكون سعيداً .. فعلها قبله كثيرون وسيفعلها بعده كثيرون ولن يضيع الله عباده المتخبطين في الظلمات !!

لـ ١٢٣٧  
لـ ١٢٣٨  
لـ ١٢٣٩  
لـ ١٢٤٠

## المنفيون من الجنة

وهذا غُווْذٌ آخر يتحرك في طريق معاكس تماماً ، شأنه شأن  
كثير من خاضوا التجربة نفسها ..

أديبٌ هو الآخر .. كتب العديد من القصائد ونشر العديد من  
الدواوين .. بدأ بالإيمان ولكنه ما لبث أن وجد نفسه ينحدر سريعاً  
صوب موضع النفاق ، فالكفر ، فاللحاد !

حاصره الكبت والمغريات ، طارده المرايات والاحباطات التي  
يعانيها المؤمنون في عالم لم يعد يأبه للإيمان .. فلم يقدر على المقاومة  
واستسلم بيسر وسهولة .. وانزلق إلى حيث يتوقع أن يجد بغيته ..  
أن يتجاوز الحصار .. وأن تكف المتاعب عن ملاحته ..

ترى هل قدر على تحقيق الهدف ، وقبض ثمن التسبيب  
والإنفلات ؟

ابداً ، فيها هو ذا بحسه الشاعري العميق ، وبوجданه الذي لا  
يكف عن الحفقات وبأعصابه التي غدت لفطر حساسيتها أشبه بأسلاك  
الكهرباء .. ها هو ذا يدرك تماماً أن الحياة الدنيا أصبحت فرصة

الوحيدة ، وليس ثمة فرصة أخرى وراءها على الاطلاق .. وأن عليه أن يسارع فيها تبقى له من عمر ، وفيها احتفظ به من طاقة وحيوية لاهب الافتراض المحدودة ، المنصرمة ، قبل فوات الأوان ..

وإذا كان ما تبقى قليلاً تافهاً .. مجرد سنوات فحسب وتحين الشيخوخة والذبول وإذا كانت الطاقة المتاحة محدودة هي الأخرى ، مهددة بين لحظة و أخرى بالاغلال والتلاشي .. فإن الرجل ما لبث أن وجد نفسه في معادلة صعبة ، بعبارة أخرى ؛ في مصيدة وضع نفسه بيارادته فيها ، ولم يقدر على الخروج منها ، بل لم يعد يجرؤ على أن يقول لأحد من الناس ؛ هات يدك لكي اخرج من الفخ .. وأنه - والحق يقال - فخ ذو أسنان حادة كالأنابيب الجارحة ، تدخل في أعماق اللحم وتتوغل إلى نسيج الأعصاب ، فتمزق الإنسان وتحيل حياته جحيناً !

أحابين .. كنت أراه ، أو استمع إليه ، أو أقرأ له ، أو أسمع عنه .. وكنت أجده في كل الأحوال يركض بسرعة تفوق طاقته من أجل وضع يده على هذه اللقمة أو تلك .. من أجل تطمئن هذه الحاجة التافهة أو تلك .. من أجل اطفاء هذه اللذة الموقتة ، أو تلك .. من أجل نيل هذا المكسب الحقير أو ذاك ..

يركض إلى حد اللهاث ، فقد يصل حيناً وقد لا يصل أحياناً ، ولكنه ما يلبث أن يعيد الكرة وأن يستأنف السباق والجنون بطاقة لا تقدر على تحمل جنون يستفزه زمن منصرم وعمر مان محدود .. ثم هو مع من يتسابق؟ مع أناس يفوقونه قدرة ويزيدون عليه طاقة

ويصغرونه عمراً .. مع أناس قد يكون أمامهم من الزمن فرصة أوسع بكثير من هذا الذي يدفع إلى الرجلة ويوشك أن يبلغ حافتها ..

وهذا التقابل الذي ليس في صالحه يزيده جنوناً .. ويدفعه إلى مواصلة الجري لأنه ما من فرصة أخرى غير هذه السنين المحدودة .. وهو كشاعر يعرف ، أكثر من غيره ، أن على الإنسان أن يتحقق بأي شيء ، منها يكن تافهاً ، من أجل أن يفيد من الفرصة التي منحت له ..

أبداً ما خطر على باله يوماً أن الصفة ، بصيغتها هذه ، ما هي في صالحه على الاطلاق حتى ولو احتسبناها بحساب المصالح وقساها بمنطق المقاولين والتجار ..

إن التنازل عن الإيمان يعني الشتت والدمار .. وبدونه لن يحظى الإنسان ، والإنسان الجسas على وجه الخصوص ، بتوارنه وتوحده على الاطلاق ..

مساكين هم أولئك الذين يتنازلون عن موقع الإيمان .. يتخلىون عن المساحة الشاسعة الممتدة في الزمن والمكان لكي ينحرسوا في الجحور الضيقة .. في الزوايا المعتمة ، بحثاً عن لقمة أثث دسماً ، وابشاع لشهوة أشد الحاحاً ..

ثم ما تثبت المحاولة أن تكشف عن فراغ مخيف ، محزن ، وعن اختيار بليد لم يملك أصحابه ذرة من ذكاء ..

فأين هو الإنسان الذي يتحرك على مدى الكون من ذلك الذي

اختار أن يزحف كالحشرات في الجحور والثقوب اللزجة ، الرطبة ،  
المعتمة ؟

وإنني لأشاهده بين الحين والحين ، يحاول أن يقتسر ابتسامة  
مصطنعة ، مرسومة بصعوبة ، يضعها على وجهه البائس التعيس ،  
مجرد ذيكر يغطي به حقيقة المحنـة التي وضع نفسه فيها ..

وكنت أحبـش دائمـاً وأنا أراه فأقارنه بـصـاحـبـنا الـذـي تـحـاـصـرـه  
الـلاـجـدـوـيـ ، إـنـهـ أـكـثـرـ تـعـاـسـةـ مـنـهـ<sup>(1)</sup> .. فـذـاكـ قدـ اـسـتـسـلـمـ لـنـوـعـ مـنـ  
الـيـأسـ الـذـيـ هوـ اـحـدـيـ الـراـحـتـيـنـ ، أـمـاـ شـاعـرـنـاـ فـإـنـهـ لـاـ يـزالـ يـحـتـرـقـ فـيـ  
كـلـ لـحـظـةـ .. لـاـ يـزالـ يـرـكـضـ فـلـاـ يـقـدـرـ عـلـىـ الـلـحـاقـ .. لـاـ يـزالـ يـلـهـثـ  
بـفـمـ يـسـيـلـ لـعـابـهـ وـهـوـ يـرـنـوـ إـلـىـ هـذـهـ اللـقـمـةـ الدـسـمـةـ أـوـ تـلـكـ الشـهـوـةـ  
الـمـغـرـيـةـ فـيـهـ رـعـيـاـتـ إـلـيـهـاـ ..

وـمـاـ دـامـتـ اـغـرـاءـاتـ كـهـذـهـ تـجـدـدـ لـحـظـةـ بـعـدـ أـخـرـىـ ، فـإـنـهـ مـكـتـوبـ  
عـلـيـهـ أـنـ يـواـصـلـ الـلـهـاثـ ثـمـ يـلـبـثـ أـنـ يـجـدـ نـفـسـهـ غـيرـ قـادـرـ عـلـىـ  
الـوـصـولـ ، فـتـقـتـلـهـ الـحـسـرـةـ وـيـدـلـفـ إـلـىـ سـاحـةـ الـفـنـاءـ وـهـوـ أـشـدـ اـحـسـاـسـاـ  
بـالـحـرـمـانـ مـنـ الـمـؤـمـنـيـنـ أـنـفـسـهـمـ الـذـيـنـ اـكـتـفـواـ بـالـقـدـرـ الـمـعـلـومـ مـنـ  
الـمـبـاحـاتـ ..

مسـكـيـنـ هـوـ شـاعـرـنـاـ .. إـنـهـ يـمـثـلـ بـتـجـربـتـهـ الـكـالـحـةـ. صـيـغـةـ مـعـاـكـسـةـ  
تـامـاـ لـتـجـربـةـ كـاتـبـنـاـ ذـاكـ .. كـلـاـهـماـ يـعـانـيـانـ مـنـ مـرـادـ اـنـدـعـامـ الـيـقـيـنـ ..  
وـلـكـنـ الـأـوـلـ قدـ يـصـلـ يـوـمـاـ ، أـمـاـ الثـانـيـ الـذـيـ اـخـتـارـ أـنـ يـتـنـازـلـ عـنـ  
مـوـقـعـهـ كـمـؤـمـنـ ، فـكـيـفـ سـيـتـاحـ لـهـ الرـجـوعـ إـلـىـ الـجـنـةـ الـتـيـ نـفـيـ نـفـسـهـ  
مـنـهـاـ .. كـيـفـ ؟ـ !ـ

---

(1) انظر مقال ( ... وسيكون سعيداً).

## لنحاول أن نجرب

هل جرب أحدنا أن يؤمِّم حياته وجوده وتجربته الذاتية وباطنه  
وظاهره .. الله؟!

هل أحسَّ أحدنا بالطعم العذب ، والنكهة الحلوة ، والإيقاع  
المتفرد ، والفرح الطاغي ، والإستقرار ، والتوحد ، والأمن .. وهو  
يمارس المحاولة؟

هل قدر أحدنا على تجاوز الحزن ، والقهر ، والأسى ، والندم ،  
والخوف ، والتمزق ، والشقاء ، والضياع .. وهو يهب نفسه بالكلية  
لبارتها يفعل بها ما يشاء؟

لا اعتقاد .. خصوصاً ونحن نعيش عصر العتمة المادية ،  
والتكاثر ، والأخلاص إلى الأرض .. عصر صراع المصالح ، وثقلة  
الشهوات ، والأرتكاس في حمَّة الأهواء والظنون ، والإشارة  
و والإغراء ..

عصر الخوف ، والقلق ، والحزن ، والتمزق ، والضياع .

عصر الاستلاب الفكري والنفس الاجتماعي والسياسي والعقيدي .

عصر الطغيان ، والإستبداد ، وتعبيد الناس ، بعضهم لبعض ، أو تعبدهم لصالحهم وشهواتهم وأماناتهم وأهوائهم . . .

العصر الذي طاولت فيه الجدران الفاصلة بين الإنسان وبين النساء ، وأخذت تزداد سماً وغلظاً يوماً بعد يوم . . .

ومع ذلك .. بل من أجل ذلك ، كان لا بد من المحاولة ، مهياً كلفت من جهد ، وتطلبت من مشقة ، واقتضت من تضحية .. لا بد من المحاولة كي يكسر الإنسان الطوق ، ويفتح ثغره في الجدار الكالح ، ويتجاوز الحصار المتصوب ..

ولن يكون ذلك مستحيلاً أن صدق العزم وخلصت النية .. وقد فعلها قبلنا كثيرون ويفعلها اليوم كثيرون .. وسيظل الكثيرون يفعلونها لأن الشمرة الحلوة تستحق التضحية والمشقة والفداء ..

أن نؤمن وجودنا لله بالمحبة ، أو بالتفكير ، أو بالذكر ، أو بالعمل ، أو بالجهاد .. أو بالشهادة .

كثيرة هي أبواب التأمين .. وهي تدعونا كلاً من حيث يقدر على الاستجابة للنداء ، ويعتقد أنه جدير بتنفيذ مطالبه ، والتحقيق به ، وتحويله إلى حياة واقعة تعاش ، ساعة بساعة ولحظة بلحظة .

إن الإسلام يسبب من واقعيته ، ويسره ، وانطباقه الباهر على قدرات الإنسان وامكاناته ، لا يلزم اتباعه بالصعود إلى هذا الأفق

الذى قد يتتكلف مشقة وجهداً . . ويضع دونه خطأً قريراً من متناول الإنسان هو خط الإيمان . .

لكنه لا يقف عند هذا الخط ، بل يعقبه بخطوط أخرى ، وينادي الإنسان المسلم بلهجة مترعة بالوعود والإثارة ، أن يتحرك لعبور هذه الخطوط صعوداً باتجاه القمة . .

إن التقوى هي الخط التالي ، باتجاه الإحسان . . هناك حيث يقف الإنسان ، صباح مساء ، قبلة الله سبحانه ، ناذراً له حياته ، ووجوده وطاقاته ومعطياته كافة . . أي مؤمماً له الفرصة الوحيدة التي منحها الله إياه في هذه الأرض لكي يختبره ويلوه . .

والإسلام ، بسبب من واقعيته ويسره ، يفتح الأبواب على مصاريعها أمام الإنسان المسلم لكي يتحقق بهذا الهدف العزيز فيجتاز الخطوط ، ويصل ، معانقاً مصيره المترد السعيد . .

فمن حيث يمتلك هذا الإنسان مقدرة ، أو أبداً ، في جانب من جوانب الحياة ، يستطيع أن ينطلق إلى هدفه المأمول ، محتسباً ما يتمخض عن تلك المقدرة ، مؤمماً إبداعه في مجرى الفعل الإيماني الذي يتحرك صوب الله بانتظار لحظة المقابلة الفذة . .

وهكذا يكون تأميم حياة المسلم بالمحبة لمن يفيض قلبه بالعشق ، وبالتفكير لمن يملك عقلاً فذاً ، وب بصيرة نافذة ، وإدراكاً بعيداً . . وبالذكر لمن يخفق قلبه وعقله ووجوده دوماً بإيقاع دائم واحد ، بوجود الله القادر المدير ، المهيمن ، الفاعل ، المريد . . وبالعمل ، أيًّا كان هذا العمل ، لمن يبرع في هذا الجانب أو ذاك من جوانب

القدرة على الفعل ، والتفنن ، والإنجاز .. وبالجهاد لمن يقدر على  
حمل السيف والتجوال في أطراف العالم لمحابية الكفر وجعل كلمة الله  
العليا .. وبالشهادة لمن يعرف كيف يقابل الموت فيمتطيه ركضاً إلى  
الجنة !

ليس ثمة درب واحد لتأمين الحياة لله ، والتحقق بالإحسان ..  
بالتقابل المبدع مع الله .. وإنما هي دروب وطائق شتى .. كل  
حسب قدرته .. كل وفق ما منحه الله سبحانه من قدرات  
وطاقات .. فلا يكلف الله نفساً إلا وسعها <sup>(١)</sup> .

هكذا لم تكن هذه المحاولة ، كما لم تكن أية محاولة أخرى في دائرة  
هذا الدين ، لغزاً محيراً وأمراً مستحيلاً ، وإنما هو الطريق المفتوح ،  
والمهد المحدد الواضح ، والأعانته على الوصول ، بشتى الدوافع  
والمحفزات ..

وهكذا وجدنا عبر تاريخ الإسلام الطويل مئات بل ألفاً من  
هرعوا للسير نحو الهدف العزيز .. وهم رغم مابذلوه من جهد  
وعانوه من مشقة ، كانوا يحسّون دوماً أنهم سعداء متّحدون ، قدّيرون  
على التحقق بالفرح والأمن واثقون من أنهم سيصلون .. قصر  
الوقت أم طال ..

واليوم يندو الهدف أكثر اغراءً ، رغم أنه يتطلب جهداً أكبر  
بكثير ، واصعب بكثير .. لكنها الثمرة الحلوة التي تفوح عطرًا وتنقطر  
عسلاً ، والتي تستحق الجهد والعناء في زمن الجدب والعتمة وعصر  
الآلام والمرارات ..

---

(١) سورة البقرة آية بـ ط.

## دراما الحياة

إذا أردنا ان نكتف تجربة الحياة البشرية بعبارة واحدة .. الحياة المترعة بالأخذ والرد.. بالخير والشر.. بالانتصار والهزيمة.. بالفرح والحزن .. بالضحك والبكاء .. بالانشراح والغم .. بالإقدام والإحجام .. بالانتشار والإنكماش .. بالفاعلية والضمور .. بالتماسك والانسحاق .. وبسائل الثنائيات والتناقضات التي تحفل بها حياة أي واحد منا ..

إذا بحثنا في تجارب الآخرين من لعبوا دورهم في مسرح العالم ووضعوا بصماتهم على صفحات الحركة التاريخية ، ودونوا سيرهم الذاتية ومذكراتهم ..

إذا قرأنا فكر المفكرين وفلسفة الفلاسفة وأدب الأدباء في عشرات المؤلفات ومناتها وألوفها ..

إذا توغل كل واحد منا في تجربته الخاصة ومارس ما يسمى بالتأمل الذاتي أو الاستبطان لاكتناه سر التجربة ومفتاح الحركة في الأعمق ..

إذا فعلنا هذا وذاك بحثاً عن عبارة واحدة تكون بمثابة العلامة الأكيدة على صيغورة الحياة البشرية ونسيجها .. فإننا لن نجد ابدع واروع واعمق واسهل من الآية القرآنية ﴿فَإِنْ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا .. إِنْ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾<sup>(١)</sup> وذلك هو اعجاز الكلمات عندما تصدر عن صانع الكلمات والتجارب على السواء .

ثمة تطابق هندسي باهر بين الكلمة والتجربة وفق اشد الصيغ اقتصاداً وتركيباً وقدرة على التعبير ..

إنها - في الحق - (دراما) الحياة ، ومقولتها التي يعرفها كل واحد منا والتي تحيي ء تجارب حياتنا بمذاقاتها الحلوة والمرة في كل يوم ، بل في كل ساعة وحقيقة لكي تكون مصداقاً لها وتأكيداً .

إن قراءة هذه الآية والتمعن في مدلولها ينحنا - إذا صح التعبير - نوعاً من التطهير (الكاترسيس) الذي كانت تمنحه التراجيديات اليونانية للمشاهدين .. التعامل مع الحزن المنظور والعناء المشاهد لاستخراج الحزن والعناء من الأعماق ، وطرد هما وتفوق عليهما .. إن لصوص التعاشرة والشقاء والإنهزام في منحنيات نفوسنا ودروبيها كثيرون جداً .. وما لم تحول الأشباح إلى شخص مريئة ، محددة الملامح والسمات ، فإنه يصعب القاء القبض عليها وسوقها للمحاكمة واصدار الحكم المناسب ، والإحساس - من ثم - بالأمن والسعادة والثقة واليقين .

إن قراءة هذه الآية تمنحنا نوعاً من الانشقاق على الذات .. من

---

(١) سورة الشرح ، الآيات ٦-٥

التحرر منها والإستعلاء عليها ، والقدرة على معايتها من الخارج وهي تقلب بين السعادة والعذاب .. بين الفرح والحزن .. بين النور والظلمة .. وحينذاك لن تأسرا حشود المتناقضات ولن يسحقنا سيل لا أول له ولا آخر فيه الثنائيات التي تحكم حياتنا من أول لحظة للوعي وحتى يغيب الإنسان في التراب .

بل على العكس ، أن إدراك سر هذا التقابل المشحون في صميم الحياة وفي أعماق التجربة يمكن أن يقود إلى (الحكمة ) التي جعلت حياة الإنسان معجونة بالثنائيات .

إنها بمثابة المحرك أو المحفز الذي يدفع حياة الإنسان صعداً صوب الأحسن والأرقى .. إنها بمثابة فرصة ممتازة لل اختيار والانتقاء ، وقائمة منوعة بالمرفرات لن يفید منها إلا الذين قدروا على فهم السر وصاغوا منها قصائد حياتهم المترعة بالقيم والكافح والجهد والتعاليم .

وعندما تصدر مقوله بهذه عن خالق الإنسان جلت حكمته فلنا أن نتصور مقدار الحرية التي تمنحها إيانا .. ونحن نظن ، لعجزنا وجهلنا وقصورنا ، أنها قد انتهينا لدى كل نازلة ، وتفككنا عند كل مصاب ، وانسحقنا تحت كل ضربة ، وهزمنا إلى الأبد أمام هذه المحبنة أو تلك .

كلاً فإن ما يقابل هذا في مجرى الحياة نفسها حشد آخر من معطيات الکسب والإنجاز والانتصار والتماسك والتحقق والتجاوز .. من يقدر على استلهام المصائب والنوازل ، ويتغول في صميم المحن والضربات .. ويقبل التحدى ..

فقط من يدرك أن (دانيامو) الحياة البشرية ومفتاح قدرتها على التمحض هو هذا التقابل بل الأبدى بين العسر واليسر .

ليس ثمة «عسر» ينوه بكلكله علينا فيسحقنا إلى الأبد ..

وليس ثمة «يسر» يفتح احضانه الأبدية فينسينا ويطغينا ..

ولكنه الشد والجذب الذي يجعل الشخصية البشرية في حالة وعي دائم ، وقدرة مستمرة على المجابة والفعل والتجاوز والعطاء والإبداع ..

وإذا كان بعض الكتاب الوجوديين في الغرب قد رأوا أن الإنسان معبون إذ قدر عليه أن يؤخذ بسلسلة من الأفعال وردودها وأن يقيّد بسلامتها .. وإذا كان بعضهم الآخر قد أعلن بأن ضياع الإنسان يكمن في أنه يعيش أبدا حشدا من التناقضات النفسية ..

فإن الآية القرآنية بمنطقها المعجز تخبيء لكي تكتسح هذه الرؤوية «السوداوية» وتقدم بدلا منها «موقنا» شموليًّا فاعلاً يكشف تجربة الحياة المعقّدة المتشابكة بعبارة واحدة ، وينحها القدرة على التجدد والابعاد والفاعلية ..

بالعبارة نفسها .. وصدق الله العظيم .

## الصلوة المحددية . . .

ما أروع الصلاة عندما تمارس في صيغة التحدى !!

هل جرب أحدكم أن ينهض واقفاً من بين حشود المجتمعين في هذا الحفل أو ذاك ، لحظة سماعه النداء ، لكي يقف شامخاً في جانب من المكان ويعودي صلاته أمام انتظار مئات من الناس قد تدهش للموقف ، وقد تستنكره ، وقد تعجب به في سرها ، وقد يكون من بينها من هو ملتزم بأداء الصلاة يوماً بيوم إلا أنه تكون هكذا أمام جموع الناس وفي حفل كبير يحمل أهميته .. وقدسيته؟!

هل جرب أحدكم أن يخترق هذه القدسية الموهومة ، وأن يتخطى الحواجز النفسية والإجتماعية والمادية ، لكي يقف ، بزهو حقيقي ، أمام الله وحده ، ويستمد منه القدرة التي تكسر الحواجز وتجاور المألوفات؟

إنها حقاً لتجربة تملأ نفس الإنسان المسلم بالعزّة والإستعلاء ، وهو يجد نفسه قديراً ، لحظة النداء ، على الاستجابة ، منفذًا على المكشوف مطالب النداء ومفرداته ، متحققاً بمحضه ومعناه؟

إننا نسمع المرة تلو المرة هذا النداء ، خمس مرات في اليوم ، لكن  
الإلف والعادة كثيراً ما تطمسان على القه وتفطيان على جهاته المتوقدة  
كالنار ..

حتى تأتي اللحظة ، أو التجربة ، التي تتكسر فيها القشور ويغيب  
الألف والأعياد وتكتشف الكلمات على حقيقتها كما صيفت أول  
مرة ..

في مناسبات جماعية كهذه ، يقل فيها المؤمنون ، ويكثر فيها  
خصوم الحق ، يمكن أن يمحظى الإنسان المسلم بلحظة سعيدة ،  
متقددة ، كهذه ، وهو يتلقى الكلمات فيجد نفسه قديراً على  
الإستجابة .. قديراً على التحدي ..

الله أكبر .. الله أكبر .. فليس ثمة قوة في العالم ، بما فيها قوة هذا  
الحضور الجماهيري الموهوم ، إلا وتنضاءل وتنحسر أمام قوة الله  
فتفقد سحرها وهبتها ..

أشهد أن لا إله إلا الله .. فليس ثمة إلا الله وحده من يستحق  
الشهادة ، ويوجب الطاعة ، ويفرض الحضور المرهوب .. ولن يكون  
أحد غيره ، كائناً من كان ، وأياً ما كان ، يقدر على أن يمحج عن  
الإنسان المؤمن حق التوجّه لله وحده ، والتَّبَدُّلُ لَهُ وحده ،  
والإستجابة لندائِه وحده ..

أشهد أن محمداً رسول الله .. فها هو هذا الرسول المعلم يقودنا عبر  
الطريق ، دقّيقة بدقيقة ولحظة بلحظة ، فإذا كنا نشهد حقاً برسالته  
عن الله فلنستجب للنداء ، ولنرجع قامتنا عالياً لكي تكون بالحجم  
الذي أراده لها رسول الله !

حي على الصلاة .. فيها هي ذي اللحظة التي تتحتم فيها ، وها هو ذا النداء يحمل مغزاه الواضح ؛ صلة بالله الأكبر من آية قوة في العالم .. الواحد الذي تنحسر إزاء وحدانيته المطلقة ، وتساقط كافة الربوبيات والصنميات .

حي على الفلاح .. وهل ثمة من فلاح يرجوه الإنسان أكثر من هذا الفلاح المتمثل بالذهب مقابلة الله لحظة النداء ، دوغاً تأخر أو تسويف من أجل السعي لكسب مثوبته ورضاه .. الكل ذاهب .. زائل .. إلا هذا !!

ويعود النداء لكي يذكر الإنسان ثانية بان الله أكبر ، وأنه لا إله إلا هو !

حينذاك لن يكون بقدور الإنسان المؤمن أن ينهض واقفاً فحسب ، وأن يجد مسلكاً ضيقاً صوب مكان يتبع له أداء الصلاة في وقتها فحسب ، ولكنه يكون مستعداً أن يمشي على الرؤوس التي اعتادت أن تطأطئ للأوهام ، والتي ما قدرت يوماً على أن تكسر الحاجز المصطنعة وستجيب لنداء الله ..

تلك هي متعة الصلاة المتجدية ، ودفقها الروحي ، وامتلاؤها الوجداني ، وتحوها - كذلك - إلى معادلة فكرية واضحة لا تقبل خطأ بأي شكل من الأشكال .

الصلاحة عندما تقام بواجهة اكثريه لا تعرف الحق ، أو هي تعرفه جيداً ، ولكنها تجبن عنه ، وتردد إزاءه ..

الصلاحة عندما تكون شهادة منظورة ، واستجابة على المكشوف ،

لما يحمله النداء اليومي من معانٍ .

ويعرف الإنسان كم يخسر المصلون وهم يفوتون على أنفسهم فرصة فريدة كهذه ، فيؤجلون صلاتهم لحين انتهاء المناسبة وارفاصاصهم إلى البيوت ..

إنهم في الحقيقة - سيخسرون مرتين .. مرة بتأخيرهم الأداء عن موعده المحدد، ومرة أخرى بتضييعهم فرصة التحدي من خلال شعيرة قد تبدو في الأحوال الإعتيادية مجرد ممارسة روحية صرفة .. ولكنها هنا قد تتجلى أكثر على حقيقتها ؛ رفض للعبودية أية كانت صيغها وإشكالها .. وتحرر وجداني حتى الأعمق !

## النكتيك على الدين

عندما تجد بعض التجارب «الإيديولوجية» المادية نفسها مضطرة للرجوع إلى الدين في لحظات المصير ، وعبر الأزمات التاريخية ، كما فعلت روسيا أبان الهجوم النازي الكاسح ، لمجابهة الخطر باطلاق الطاقة الإيمانية في نفوس الجماهير وتحفيزها على المقاومة والصمود .

فما الذي يدل عليه هذا سوى تأكيد مشهود على عمق الحقيقة الدينية في نفس الإنسان ، وثقلاها ، وتفوقها على كافة محاولات الحق الإيديولوجي وعمليات غسيل الدماغ ؟

وعندما يتفضض الحسّ الديني ويتشر كالكهرباء عبر جيل كامل من أبناء دولة ماركسية كبولندة ، فأبانت لأكثرا من أربعة عقود على استئصال زي اثر للدين في نفوس الجماهير .. بقوة السلطة .. بتأثير أجهزة الإعلام .. بالتسويم التربوي ، وبكافحة وسائل التأثير والاستئصال .. حتى كاد المرء أن يصدق بأنه ليس ثمة رجوع بعد اليوم لأي ظاهرة من ظواهر التدين جيل ابنت جذوره بالكلية عن الدين الذي انتهى إليه أباءه وأجداده ، بل إنه أصبح يعاني - إذا

صحَّ التعبير - من فقدان الذاكرة أزاء كل مفردات الدين ، وتجاربه  
ومضامينه ..

فها الذي يدل عليه هذا سوى أن الظاهرة الدينية أقوى ،  
وأعمق ، وأكثر امتداداً في عروق الإنسان ، وتعاشقاً مع نسيجه  
العقلي والروحي والوجوداني من أية عقيدة أخرى تسعى ، تحت أي  
شعار كان ، لكي تزيح الدين وتخلّ عنه !

والقيادات الماركسية تعرف جيداً أن أي إنجحاء أمام الظاهرة  
الدينية ، أو قبول ؛ بمبرورها ، ولو جزئيات وتفاريق ، يرتفع في  
الأساس مع الأيديولوجية ، ولذا يتحايلون على هذا التناقض فيسمون  
المحاولة ( تكتيكيًّا ) ويقولون بأن ( التكتيكي ) هو غير  
( الستراتيجية ) ، فهذه الأخيرة ترسم للمسائل الأساسية بعيدة  
المدى ، وتستمد خطوطها وتكويناتها من الأيديولوجية نفسها ، إما  
( التكتيكي ) فهو إجراء مؤقت قد تدفع إليه الضرورات لدرء خطر  
ما ، أو تحقيق مصلحة ، ثم هم - بعد ذلك - في حل من الأستمرار  
عليه ، خاصة وأنه قد لا ينسجم ويتنازع مع الإيقاع العام  
للايديولوجية !

التكتيكي على الدين .. أي التعامل المرحلي الموقوت من أجل ما  
يتصورونه أكثر ديمومة وثقلًا وامتداداً ..

ثم إذا بالتجربة تصفع هذا التحليل ، وإذا بالدين يلوي عنق  
التكتيكي ويكسر الأيدي التي تسعى من خلاله إلى العبث بال المقدسات  
الراسخة في ضمير الإنسان وإذا به - أي الدين - يتجاوز هذا لكي  
يقف متحدياً الأيديولوجية نفسها صارخاً بحثثتها وسذتها ، أن

يفتحوا في جدرانها الصماء نوافذ وأبواباً لدخوله ، والأعصف بها الدين ، حيث يكون الجمهور ، رغم كل محاولات الخداع والتضليل والإغراء والتخييف هو الحكم الاستراتيجي عبر لحظات المصير .. أيام المآذق التاريخية الكبرى ، وحيث تكون روح الإنسان وإرادته المؤمنة هي الأداة الأكثر قدرة على استخدام السلاح ومجابهة التحديات .

عبر عقود محدودة من الزمن تشهد التجربة السوفيتية ثلاثة من الانتفاضات ، أو الضغوط الدينية من أجل العودة المحتملة إلى الجنوبي . إحداها جاءت باختيار ظاهري للقيادة الروسية أيام « ستالين » عندما فتح الأبواب الموصلة وأتاح للدين المعتقل أن يخرج لكي يقاتل الألمان في الشوارع والساحات . ولكن الأمر لم يكن اختياراً في حقيقته إنما هو الانحناء المحتوم أمام ثقل الظاهرة ، والاعتراف الضمني بقدرتها على الفعل التاريخي ، والمجابهة والتنفيذ .

وجاءت ثانيتها من جمهوريات الاتحاد السوفياتي ذات الأكثريات المسلمة متمثلة بمعطاليب ملحة تقدم بها أكثر من قائد أو زعيم شيعي هناك في أن تفسح الدولة مكاناً أكثر اتساعاً للممارسات الدينية ، وأن تعرف - على الأقل - بمتطلبات الدينية الخاصة للملايين من مسلمي هذه البيئات ذات الأصول الإسلامية الحضارية العريقة .

وتنجح المحاولة ، وتعبر عن نفسها بنصوص جديدة تنضاف للدستور الدولة .

أما الثالثة فقد جاءت من بولندا ؛ حركة عمالية شاملة خفق

نبعها بالدين والحرية ، وواجهت طغيان السلطة دونما سلاح غير سلاح الإيمان .

ومهما يكن من أمر التائج التي تمحضت ، وستمحض ، عن الحركة ، فإنها تحيي بثابة تأكيد لا يقبل جدلاً على ثقل الظاهرة الدينية وحضورها في أعماق الإنسان ، وعلى أنها تنتظر اللحظات المناسبة لكي تطل برأسها ، وتقول لكلمتها في مجرى التغيرات والأحداث .. رغم كل العوائق ومحاولات الطمس والأستئصال <sup>(١)</sup> . **فطراً الله التي فطر الناس عليها لا تبدل خلق الله**

## ١) سورة الروم آية ٣٠

## رؤيه تربويه متكامله

يتميز الإسلام، من بين سائر المذاهب والأديان، بنظرته الشمولية ومفهومه المتكامل للعملية التربوية ، فهو يسعى إلى تنمية وإغناء مقومات الشخصية كافة ؛ فكرية وروحية وجسدية ، ومحاولة استجابتها ودفعها إلى حدود التوتر الأقصى القدير على تقديم أكبر قدر من العطاء ، مع الحفاظ الدائم على حالة التوازن الصعب بين الجوانب الثلاثة في تكوين الشخصية .

فيهنا تجنب بعض المذاهب والأديان باتجاه التربية الروحية بعيداً عن الاهتمام بطالب العقل والجسد ، وفيهنا تجنب مذاهب وأديان أخرى باتجاه التربية العقلية بعيداً عن الاهتمام بطالب الروح ، أو باتجاه التربية الجسدية بعيداً عن الاهتمام بطالب العقل والروح ، نجد الإسلام من خلال كتاب الله وسنة نبيه صلَّى الله عليه وسلم ، يوجه اهتمامه في القطاعات الثلاثة ؛ الروح والعقل والجسد ، ويسعى إلى تكوين الإنسان المتوزن الذي يتمتع بسوية نفسية قديرة على الفعل والإبداع والعطاء ، وهي النظرة التي أكدتها ودعت إليها أحدث النظريات التربوية والدراسات النفسية .

ولقد أراد الإسلام بعملية التغيير الذاتي التي دعا إليها القرآن بقوله ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْيِرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يَغْيِرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾<sup>(١)</sup> ، تكوين الإنسان الفعال الذي هو بمثابة حجر الزاوية المتن في صياغة المجتمع المسلم الذي انيطت به الأمانة الكبرى ، وحمل مسؤولية تغيير خرائط العالم ، والشهادة على مسيرة ومصيره .. ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَةً وَسَطَا لَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾<sup>(٢)</sup> .

وإننا لنلمع هذه الرؤية التربوية المتكاملة بوضوح في مواقف رسولنا عليه الصلاة والسلام ، وتعاليمه وأوامره ، ومن خلال القدوة (النموذج) التي صاغها بنفسه وضرب بها مثلاً يسير على هديه المؤمنون كافة في كل زمان ومكان .

لقد مارس الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَصْحَابَهُ رَضْوَانَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ جَهْدًا شَاقًا مِنْ أَجْلِ التَّحْقِيقِ بِالْتَّوَازُنِ وَالْفِاعْلَىِ ، فَبَلَغُوا بِالْتَّأْمِلِ بِالْتَّبَعِ الدَّائِمِ وَالْتَّقْوَىِ الْعَمِيقَةِ قَمَةَ الْتَجْرِيَةِ الرُّوْحِيَّةِ ، وَبَلَغُوا بِالْتَّأْمِلِ بِالْعُمَيقِ وَالنَّظَرِ الدَّائِبِ فِي مَلْكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَرَاحِلَ بَعِيدَةَ فِي النَّشَاطِ الْعُقْلِيِّ ، وَبَلَغُوا ، بِالرِّياضَةِ الْجَادَةِ وَالْمَارِسَاتِ الْقَاتِلَىِ وَالْفَرُوسِيَّةِ الْمُسْتَمِرَةِ قَمَةَ الْتَمْكِنِ الْجَسْدِيِّ .

ويجب أن نلاحظ هنا أن هذا التقسيم بين العقل والروح والجسد إنما هو لغرض التوضيح فحسب ، أما في الواقع ، وكما علمنا الإسلام بتجربته الفذة التي تعرف كيف تعامل مع النفس البشرية ،

(١) سورة الرعد آية ١١ .

(٢) سورة البقرة آية ١٤٣ .

فإنه ليس هناك فاصل بين هذه الممارسات جميعاً في صميم النفس ، فهناك دائياً تأثير وتأثير بين مكونات الإنسان كافة ؛ روحية وجسدية وعقلية ، ولذلك نجد أن أية ممارسة في الإسلام تحاول أن تمتد إلى هذه المكونات جميعاً وترفض العزل والتمييز بين واحدة وأخرى .

إن العبادة في الإسلام ، رغم إنها تمثل الجانب الروحي ، فإنها لا تقف عند هذا الحد ، ولكنها تمتد لكي تتعامل مع العقل والجسد ، فضلاً عن الروح ، ولكي تؤدي دورها التربوي في تكوين الشخصية المؤمنة السوية .

ولتذكر «الصلوة» وكيف أن أداءها يعتمد حالة من التوازن المتفاوت بين الاستجاشة الروحية ، والتأمل العقلي ، والرياضة الجسدية .

ولتذكر «الصيام» وكيف أنه يحقق نوعاً من النقاء الروحي والصفاء الذهني والضبط والتصعيد الجسديين .

ولتذكر «الحج» وكيف أنه يجيء بمبادرة رحلة إلى الله ثلاثة الأبعاد ؛ بالروح والعقل والجسد .

إننا ، حيثما تلفتنا ، وجدنا التعبد ، وهو واحد من ممارسات إسلامية لا يخصها عد ، يمتد إلى كل مساحات الحياة البشرية الظاهرة والخفية ، الخاصة وال العامة ، الفردية والجماعية ، المادية والروحية .. تماماً كما تمتد الدماء وتسري في أوصال الجسد البشري وخلياه.

إنه واحد من المواقف التي تتعامل مع الإنسان يمكنناه كافة ،

وتعزف كيف تربى وتنمى هذه المكونات بقدر من التناسب المحكم  
والتوازن المرسوم .

ذلك هو جانب من رؤية الإسلام التربوية التي لم ترق إليها أشد  
النظريات والمذاهب حداً ثة وعمقاً <sup>ف</sup> صنع الله الذي انفق كل  
شيء <sup>ف</sup> (١) وهو الذي لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في  
السماء <sup>ف</sup> (٢) .

---

(١) سورة التمل آية ٨٨ .

(٢) سورة آل عمران آية ٥ .

## شيوعي أبيض . . . شيوعي أسود

أمر معروف أن تكون هناك تفرقة عنصرية بين الأبيض والأسود في بيئة رأسمالية ، كواحدة من الممارسات الالانسانية الظالمة التي تجع بها تلك البيئة ، لكنه ليس معروفاً في بيئة شيوعية يدعو ابناؤها إلى العدل والمساواة في كل شيء ، وسينتكرون كل ما من شأنه أن يمس قناعاتهم التي تبلغ حد القدسية ! فكيف إن كانت هذه التفرقة تنصبُ على لون الجلد الذي لا اختيار للإنسان فيه؟

(ريتشارد رايت ) ، الأديب الروائي الأمريكي الأسود ، الذي نعرفه جيداً ، أتيح له أن يتمي للحركة الشيوعية في الولايات المتحدة في ثلاثينيات هذا القرن بحثاً عن العدل والمساواة ، ولكنه ما لبث أن ارتطم بحشيد من التناقضات الجائحة في نهاية المطاف إلى التخلي عن انتقامه بعد إذ رأى عدم قدرته على تحقيق الأمل المرتخي في أخص ما يمس الإنسان الأسود .

يمدثنا الرجل عن واحدة من هذه التناقضات ؛ تفرقة عنصرية بين الأبيض والأسود ضمن التنظيم الشيوعي نفسه !! وكأنها - أي التفرقة - واحدة من حتميات التاريخ التي حكى عنها ماركس ورفيقه

انغلز . وليعذرني القارئ إذا جعلت « ريتشارد رايت » نفسه يتكلم حتى نهاية هذا المقال الموجز دون أي تعليق ، لأن المسألة أوضح من أن تضاف إليها كلمة واحدة !! سوى القول بأن على المرء أن يتذكر كيف كان ذوو الجلود السوداء يعيشون في أرض الإسلام .. وكيف كان المسلمون يعاملون مبتمياً جديداً كبلال !!

( جاء ربيع عام ١٩٣٥ وبدأت خطط الأعداد المؤتمر الكتاب الأمريكيين اليساريين .. سافرت مع بعض المندوبين إلى نيويورك . وصلنا في المساء وسجلنا اسماءنا جلسات المؤتمر .. وسألت عن معدات النوم وأماكنه فبدأ الأرتباك على اعضاء نادي « جون ريد » في نيويورك ، وكلهم شيوعيون من البيض . وانتظرت بينما كان أحد الشيوعيين البيض يطلب شيوعياً آخر أبيض وينتحي به جانباً لكي يتباخرا في كيفية إيجاد مكان لنومي ، أنا الشيوعي الزنجي الأسود . لقد كنت خلال رحلتي قد نسيت أنني أسود .. والآن وأنا أرى رفيقاً أبيض يتحدث بعصبية إلى آخر عن لون جلدي بدأت أشعر بالإشمئزاز .. وأخيراً عاد الرفيق الأبيض ليقول؛ لحظة واحدة أهيا الرفيق ، سوف أجده لك مكاناً . فسألت ؛ ولكن اليس لديك أماكن جاهزة ؟ إن أمثال هذه الأمور تجهز عادة من قبل . فقال معتراضاً بنغمة ودية ؛ نعم هذا صحيح إن عندنا بعض العناوين هنا ، ولكننا لا نعرف الأشخاص ، ولعلك تفهم ما اعني فقلت؛ وأنا أصرف بأستاني ؛ نعم ، افهم ما تعني .

قال وهو يلمس ذراعي ليطمئني ؛ انتظر دقيقة فقط فسوف أجده شيئاً .

فقلت محاولاً ألا أجعل الغضب يبدو في صوتي ؛ اسمع ، لا داعي  
لأن تزعج نفسك ..

فقال وهو يهز رأسه بتصميم ، لا ، لا ، إن هذه مشكلة وسوف  
أجد لها حلأ .

فلم استطع إلا أن أقول ؛ ما كان ينبغي أن تكون مشكلة .  
فاستدرك يقول ؛ أنا ، أنا ما قصدت هذا!

فجعلت في سريري العن الموقف ، وكان بعض الناس يقفون قريباً  
ويلاحظون كيف أن شيوعاً أبيض يحاول أن يجد لرفيقه الشيوعي  
الأسود مكاناً ينام فيه ، فاحسست بالخزي . وبعد بعض دقائق عاد  
الشيوعي الأبيض زائغ النظارات يغطيه العرق ، فقلت له ؛ لعلك  
ووجدت شيئاً ؟

فأجاب وهو يلهمث ؛ لا . ما وجدت شيئاً بعد ، ولكن انتظر لحظة  
فسوف أحدث إلى شخص اعرفه ، اعطني قرشاً كي استعمل  
المانف .

قلت ؛ لا تزعج نفسك . سوف أجد لنفسي مكاناً ، ولكنني احب  
ان اضع حقيقة ملابسي في مكان ما إلى أن ينتهي اجتماع الليلة .

فقال بلهفة لم يفلح في اخفائها ؛ اعتقد حقاً أنك تستطيع أن تجد  
مكاناً ؟ قلت ؛ طبعاً ، استطيع .

ولكنه ظل غير متيقن . لقد كان يود أن يساعدني ، ولكنه لم يكن  
يدري كيف . وأخيراً أخذ حقيتي ووضعها في إحدى الغرف ،

وخرجت أنا إلى الطريق اسائل نفسي أين يمكن أنني أن أنام هذه الليلة . وقفت على أرصفة نيويورك وأنا أحمل جلدي الأسود ولا أكاد أحمل نقوداً .. وعند باب قاعة «كارينجي» حيث تم الاجتماع قدمت أوراق اعتمادي ودخلت ، ولكنني وجدت نفسي لا استمع إلى خطبهم وجهادهم وإنما اتساءل ؛ لماذا اتيت ؟ وبعد ذلك خطوط إلى الرصيف اشتعلت نفسي بالتلطع إلى وجوه الناس إلى أن قابلت عضواً في «نادي شيكاغو» فسألني ؛ ألم تجده مكاناً بعد ؟ قلت ؛ لا ، ولقد كنت أود أن أجرب دخول أحد الفنادق لولا أنني لست في حالة تساعدني على أن أجادل مع كاتب الفندق حول لون جلدي ! قال ؛ يا للعجب ! انتظر دقيقة ، ثم انطلق ولم يلبث أن عاد بعد لحظات مع امرأة سمينة بيضاء ثم قدمني إليها فقالت ؛ تستطيع أن تنام الليلة في مكان .

وسرت معها إلى حيث قدمتني إلى زوجها ، فشكرتهم على كرمهم وذهبت للنوم على سرير صغير في المطبخ .. ثم انطلقت صباحاً إلى الرصيف وجلست على مقعد هناك ، لكي أكتب بعض نقاط لأجل المناقشة دفاعاً عن النادي اليساري (التي عقد الاجتماع للباحث بصدق حلها) ولكن مشكلة النادي في هذه اللحظة بدت لي تافهة ، والمشكلة التي بدت لي على جانب من الأهمية هي ؛ هل يستطيع الزنجي في هذا البلد اللعين أن يحيا حياة قرية من حياة البشر ؟<sup>(1)</sup> .

---

(1) عن (الصنم الذي هو) (لارتر كوستلر ورفاقه ، ترجمة فؤاد حودة ص ١٦٩ - ١٧١).

## ظاهرة تدعو للتفاؤل

في العقود الأخيرة من هذا القرن بُرِزَ على الساحة حشد كبير من الكتاب الذين عالجوا موضوعات إسلامية من هذه الزاوية أو تلك ، وأخذ عددهم يتزايد بمرور الوقت ، ومؤلفاتهم تفرض وجودها في ميادين الفكر والثقافة المعاصرة ..

بعض هؤلاء الكتاب تخصص بالكتاب في الإسلام وحده ، وقدم للمكتبة الإسلامية عدداً من المؤلفات لم يتجاوزها للكتابة في حقول أخرى .. وبعضهم الآخر اكتفى بتأليف الكتاب والكتابين والثلاثة عن الإسلام ، بينما يمتد مؤلفاته الأكثر عدداً صوت وجهات أخرى بعيدة عن دائرة الفكر الإسلامي .

مهما يكن من أمر فإن تزايد الكتاب الإسلامي ، وانتشار الكتاب الذين يكتبون عن الإسلام على هذا المدى الواسع من خارطة الفكر المعاصر ، ليعد ظاهرة تدعو بحد ذاتها للتفاؤل والتقدير ، إذ ليس بقدرو عقيدة أو مذهب لا يملك قدرأً كافياً من الحيوية والتأثير والانتشار ، أن يتحرك للحدث عنه ، والكتاب فيه ، وتحليل معطياته

هذا الحشد الراخر من الكتاب والأدباء والمفكرين .

ولكن الذي يحدث ، ولا يزال ، إنه بعض هؤلاء الكتاب لم يكونوا يملكون رؤية نقية واضحة ومتکاملة الجوانب عن الإسلام ، ليس لأنهم يعتمدون هذا كما يفعل خصوم الإسلام ، ولكن لأن مواردهم الثقافية وبيئتهم التي تشكلوا في مسالكها ، وطبيعة قراءتهم ومتابعتهم ، بل - ربما - نوازعهم وأذواقهم وميولهم الشخصية كانت تجعلهم - في بعض الأحيان - غير قادرين على تمثيل الفكر الإسلامي بصيغة النقية الواضحة ، وتصوراته الدقيقة المتكاملة .

وواضح من هذا أننا نتحدث هنا عن أولئك الذين كتبوا عن الإسلام من موقع الخصومة والبغضاء ، بل عن أولئك الذين أثار الإسلام دهشتهم واعجابهم ، بما يتضمنه من معطيات تفرض قناعتهم على كل عصر ، وتبهر العقول المتألقة الذكية ، الأمر الذي جعل بعضهم ينتهي إلى الالتزام بهذا الدين ، والانتهاء إليه عقيدة وشريعة وسلوكاً .. لكنهم - مع ذلك - لم يقدروا ، رغم تألق مؤلفاتهم وامتلاكها قدرأً كبيراً من التحليل المقنع والتأثير المطلوب ، على تمثيل جوهر هذا الدين ، أو يمتلكوا ناصية الرؤية الدقيقة الصائبة لقولاته ومعادلاته .

فهل يحتم علينا هذا أن ننفي مؤلفاتهم تلك من المكتبة الإسلامية المعاصرة وندعو إلى رفضها وعدم الإفادة من تيارها الخصب المترع بالمعطيات المؤثرة ؟

ثمة من يقول بهذا ، خاصة إذا كان أولئك الكتاب من لم يتزموا بالإسلام ، وكانت لهم حياتهم وتجاربهم بعيدة عن مطالبه

والزالماته . . أو من كان ماضيهم على الأقل ، أو مؤلفاتهم الأخرى ،  
تبحر باتجاه منافق لما طرحوه في مؤلفاتهم الإسلامية .

ولكن الواقع يجب أن يكون غير هذا على وجه التأكيد . . ذلك ان  
كلا منهم يمثل خبرة غنية يتحتم الإفادة منها ما وسعت الإفادة . .  
 خاصة وأن هؤلاء الكثيرين من هؤلاء تحولوا ، بمرور الزمن ، وتركت  
الوعي ، من النقيض إلى النقيض ، وجاهموا إلى الساحة الإسلامية  
لكي يكتبوا وهم على علم تام بجوانب اعجازها ، وقوة بنائها ،  
بالمقارنة مع الأفكار والعقائد والمذاهب المضادة التي كانوا قد انتصروا  
إليها يوماً وخبروها جيداً .

هذا إلى أن كتاباتهم تملك قدرأً كبيراً من الحيوية والإثارة بسبب من  
أنها تمخض عن تجربة حيوية معاشرة لا يزال أصحابها يحيونها ،  
ويكتونون بنارها أو يحسون ببردها وسلامها .

ومهما يكن ماضي هؤلاء ، ومهما يكن توجه مؤلفاتهم الأخرى ،  
ومهما تضمنت كتاباتهم الإسلامية نفسها من دخل وسوء فهم وقلة  
تمثيل لمعطيات الإسلام ، فيكتفيها أهمية ونفعاً إنها تمنع القراء قناعات  
منظورة باحقيقة هذا الدين في الإستمرار وتفوقه على المذاهب والعقائد  
الأخرى بما لا يقبل مقارنة أو قياساً ، بدليل هذه الحشود من المفكرين  
اللامعين الذين جذبهم الإسلام فكتبوا عنه بهذا القدر من الإعجاب  
والتقدير .

ويكتفيها أهمية ونفعاً أنها تملك ذلك القدر من التأثير الذي يكسب  
اعجاب القارئ المعاصر ويقوده ، في نهاية الأمر إلى الإسلام ، أو  
يقربه منه على أقل تقدير .

ثم إن هذه الكتابات تكمل بشكل من الأشكال ، معطيات الإسلاميين أنفسهم ، ذوي الرؤية الندية الواضحة ، وتملاً بعض الفجوات بالأولويات .

بل إن بعض هذه الكتابات بطرحها افكاراً جديدة قد لا يالفها الكتاب الإسلاميون تفتح باباً واسعاً للحوار الخصب ، كثيراً ما يؤول إلى مزيد من العطاء المخصوص والنتائج الطيبة .

وحتى لو كانت قلة من أولئك الكتاب مصرة على مواقفها الخاطئة في الفكر أو السلوك ، فإننا - على أسوأ الأحوال - نستطيع أن نطبق عليها القاعدة المعروفة التي قال بها عمر بن الخطاب رضي الله عنه وهي أن « اثنهم عليهم ونفعهم لنا » .

نعم وبكل تأكيد ، فإن مردود هذه الكتابات ، على ما قد يتضمنه من سلبيات ، هو أكبر بكثير واجدى بكثير من نفيها من ساحة الفكر الإسلامي المعاصر .

فكيف بشن الحرب عليها كما قد يحلو لبعض الكتاب الإسلاميين أنفسهم ؟

## العدل وخطوط الدفاع الأربع

يبدو أن ضمادات العدل متشرة بالقسطاس ، وبشكل مرسوم ، في ساحة الكون وفي صميم الحياة البشرية .

ذلك أن العدل نفسه واحد من اعمدة الوجود البشري في العالم ومبرر خطير من مبررات الحياة ، بما أنها فرصة جديدة هادفة وليس عبئاً أو فوضى . ولنا أن نتصور كيف ستغدو هذه الحياة لو أنعدم العدل أو افقد ضمانته التي تحمله من الديمومة والتحقق .

إن قوى الظلم كثيرة وقديرة ، وهي تملك أسلحة عاتية للتمكن في الأرض كواحدة من صنع التحدي الذي كان على الإنسان أن يجابه لكي يشتد ساعده وتقوى عزيمته ، ولكي تتحرك الحياة ويتدفق الإبداع .

ولكن هذه القوى ليست مطلقة السراح تفعل ما تشاء دون أن تجد في طريقها من العقبات والمتاريس ما يفت في عضدها ويشلها أحياناً عن العمل .

لقد شاءت إرادة الله سبحانه أن يجاهها بالعدل ، وأن يمد خطوطاً  
معززة من «الدفاع» لحماية هذا العدل وإنزال القصاص بالظالمين ..  
فحينما قدر هؤلاء على اجتياز أحد الخطوط والتفوق عليه ، حيثما كان  
عليهم أن يجاهوا خطأ آخر قد يصعب اختراقه .

وهذه المعركة لا تقتصر على الأرض وحدها ، ولا تتوقف عند  
حدود الحياة الدنيا ، ولكنها تتدلى إلى السماء ، وتسع لكي تبلغ  
الآخرة .

وهكذا فإن الظلم سيجد نفسه محاصراً مقهوراً ، طال الوقت أم  
قصر ، وسيجد العقاب العادل بانتظاره هنا في الأرض أو هناك في  
السماء .

وإذ كانت الحياة الأخرى هي الدوام والإمتداد والأبدية ، وكانت  
حياتنا الدنيا هذه فرصة قصيرة ، منصرمة ، فانية ، فإنه ليس مهماً في  
المظور الإيماني أن يُستعجل على حساب الظلم هنا ، أو أن يعتبر  
افتاته من القصاص في هذه الحياة بثابة الخلاص النهائي .

ثم إن هذا التصور لا يحمل أي بعد سلبي كما قد يتوهם البعض ،  
فليس ثمة في الإسلام أية دعوة لالقاء السلاح والكف عن مجاهدة  
الظلم في العالم بانتظار يوم الحساب ..

على العكس تماماً ، فإنه ما من دين يدعو لاستمرار المعركة منذ  
اللحظة الأولى وحتى النهاية ك الإسلام ، وبكفي أن نعرف جانباً من  
حقيقة الجهاد واهدافه ، لكي نتأكد من ذلك ، بل يكفي أن نطالع  
حديث الرسول صلى الله عليه وسلم «الجهاد ماضٍ إلى يوم القيمة» .

لكي تبدي لنا الحقيقة اوضح من أن يقدر أحد على طمسها كائناً من كان .

فليس ثمة مكان في تصورنا مطلقاً لعبارة الماديين المعروفة « الدين أفيون الشعوب » وليس ثمة مبرر - حتى - لتذكرها .

إنما يطرح التصور الإسلامي رؤيته عن العدل في آفاقها الواسعة الممتدة في الزمان والمكان ، لكي يؤكد واحدة من الحقائق الأساسية في نسيج هذا التصور وهو حتمية تحقق العدل كقيمة خطيرة من القيم التي يقوم عليها بناء السماوات والأرض ، بل إن هذا التصور هو الذي دفع المسلمين - ولا يزال - إلى الالتحاق في ملاحقة الظلم ، والاستشهاد دون العدل ، ما دام أن هذا الفعل الجهادي سيؤتي ثماره عاجلاً أم آجلاً .

فالجزاءات - لامحالة في المنظور الإسلامي ، والإيمان عموماً ، وليس ثمة لا جدوى تحكم بالإنسان وتضييع فاعليته وجهده في سبيل أهدافه الكبرى .

إن الأمر هنا يبدو محفزاً إيجابياً على العكس تماماً مما يتوهّم البعض أو يوهم به الآخرين .

وخطوط الدفاع التي المحنا إليها في بدء الحديث تبدأ بالإنسان نفسه وعمد إلى المؤسسات التي تنظم حياته ، ثم تتجاوز ذلك صوب الطبيعة نفسها بما تضمنه من سنن وطاقات ونومايس .

ومن وراء هذه الخطوط الثلاثة ، ومن قبلها وبعدها ، ومن خلفها وبين يديها ، تقف إرادة الله التي لا راد لها لكي تحق الحق وتزهق

الباطل وتمكن للعدل في الأرض والسماء .

فإذا حدث وأن افلت الظالم من عقاب « ضميره » المركوز في جبله وتجاوز خط الدفاع الأول هذا عن العدل ، فإنه سيجد نفسه محاصراً بالخط الثاني ؛ النظم والمؤسسات التي تواضعت عليها المجتمعات البشرية للاحقة الظالم وكفه عن الأذى وإنزال القصاص العادل به ، وتحقيق هذا الجانب أو ذاك من جوانب العدل في العالم .

لكن هذه النظم وتلك المؤسسات لم تكن يوماً تملك قدرتها الكلية على تحقيق اهدافها وتنفيذ القصاص من يستحق ، وحماية العدل من العدوان . وكثيراً ما حدث وأن عجزت عن مهمتها وتمكن الجناة من الافلات لكي يواصلوا العدوان . وحينذاك قد يكون وقوفهم عن المضي إلى اهدافهم المضادة للإنسان عند خط الدفاع الثالث ؛ السنن الطبيعية التي يعجز ابن آدم أحياناً عن اختراقها بالباطل ، والتي قد تصبر على التجاوز ولكنها ما تلبث أن تتحرك - بأمر الله - لكي تضرب ضربتها وتنزل قصاصها العادل بالمستحقين .

وها هنا - أيضاً - قد نجد الكثيرين من يقدرون على الافلات ويجتازون خط الدفاع الثالث منتصرين . ولكن أن لهم اجتياز الخط الأكبر ، والأعمق ، والأكثر امتداداً وشمولاً ؟

إرادة الله ، ورقابته ، وهيمنته على كل صغيرة وكبيرة ، الإرادة التي لا يعزب عنها مثقال ذرة في السماوات والأرض ؟

إن الظالم قد يفلت من ضميره بعد أن يتبيّس هذا الضمير ويفقد وظيفته ، وقد يفلت من المؤسسة أو النظام ذي الرقابة النسبية

والقدرات المحدودة مهما امتلك من وسائل وتفنن في استخدام الأساليب .. وقد يفلت من عقاب السنن الطبيعية ويعضي إلى هدفه دون أن يعوقه شيء منها .

ولكنه لن يقدر على الافلات من قبضة الله !!

وقد يطول المدى بين الفعل الظالم والقصاص العادل فيتوهم البعض أنه ليس بنازلٍ أبداً ..

ولكنه نازل بال مجرمين .. يقيناً ..

فأله سبحانه قد يهلك الظالم ، لهذا السبب أو ذاك ، ولكنه لا يهمله حتى لو التجأ إلى نفق في الأرض أو ابتعى سلماً في السماء .. ثم هو سبحانه إذا أخذ الظالم فلن يفلته أبداً ..

ومن خلال هذا التصور الإيجابي يطمئن الإنسان المؤمن ولا تذهب نفسه حسرات وهو يرى عشرات ، بل مئات المجرمين والوفهم ، ينفذون بجلدهم من العقاب ويموتون مطمئنين .

فهناك بعد الموتة الأولى بعث ونشر .. وحساب عسير !!

وَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ مَنْ أَخْرَجَهُ إِلَّا مَنْ أَنْشَأَهُ إِلَّا مَنْ أَنْشَأَهُ  
وَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ مَنْ أَخْرَجَهُ إِلَّا مَنْ أَنْشَأَهُ إِلَّا مَنْ أَنْشَأَهُ  
وَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ مَنْ أَخْرَجَهُ إِلَّا مَنْ أَنْشَأَهُ إِلَّا مَنْ أَنْشَأَهُ

## 20. 1. 2011 10:00 AM - 11:00 AM

لهم .. إني يسألك لذاتك

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ إِنَّمَا يُنَزَّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ مَا يُنَزَّلُ  
بِالْحَقِّ وَمَا يُنَزَّلُ بِالْحَقِّ إِنَّمَا يُنَزَّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ مَا يُنَزَّلُ  
بِالْحَقِّ وَمَا يُنَزَّلُ بِالْحَقِّ إِنَّمَا يُنَزَّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ مَا يُنَزَّلُ  
بِالْحَقِّ وَمَا يُنَزَّلُ بِالْحَقِّ إِنَّمَا يُنَزَّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ مَا يُنَزَّلُ

## الإنسان موقف

الإنسان «موقف» .. وإلا فما الذي يميزه عن الحشرات  
والأنعام ؟

ومع ذلك فإن عدداً كبيراً من الناس، على مر الزمان واختلاف المكان، لم يتخدوا موقفاً، بل إن هذا لينطبق على الأكثريّة الساحقة.

فحتى تلك الملائين التي تنتهي إلى هذا الدين أو ذاك ، لا تنتهي  
إليه موقفاً تختاره وتلتزمه ، ولكنه تقليد يجري فيه الأبناء على منوال  
الآباء . ونحن ننظر إلى أقرب الناسلين .. مثاث والوف من  
ال المسلمين ، سموا أنفسهم بال المسلمين ، وحسبوا بحكم الضرورة  
الجغرافية على الإسلام ، ولا شيء وراء هذا وذاك ، فإن علاقتهم  
باليسلام ليست علاقة التزام ، ليست موقفاً عقدياً بحال من  
الأحوال .

وَمَا يُقَالُ عَنِ الْمُسْلِمِينَ إِلَّا مَنْ يُقَالُ عَنِ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَىِ  
وَالْبُودُّيْنَ وَاتِّبَاعِ الْدِيَانَاتِ وَالْمَذَاهِبِ الْأُخْرَىِ .

والماذهب الوضعية نفسها لا تنجو من هذه الظاهرة ، فإن الأجيال الشيوعية التالية على رواد الحركة البلشفية في الاتحاد السوفيتي ، على سبيل المثال ، أو أي من الأقطار الشيوعية في العالم ، لا تدين بالفكرة الماركسي عن اختيار ذاتي أو موقف تتخذه بقناعاتها والتزامها ، وإنما هو التقليد الذي تساق إليه طواعية أو كرها ، الأقلة قليلة بطبيعة الحال .

ومهما يكن من أمر ، فإن هنالك في مقابل هذا ، وفي نسيج كل مجتمع ، طلائع من الناس كانت تجد نفسها ملزمة باتخاذ موقف ما من أجل أن تكون بمستوى انسانيتها .

ومنذ اللحظات الأولى التي هبط فيها إلى العالم ﴿ تلقى آدم من ربه كلمات ﴿<sup>(١)</sup> ، وسمع النداء واضحًا لا لبس فيه ولا غموض ﴿ قلنا اهبطوا منها جميعاً فاما يأتينكم مني هدي فمن تبع هداي فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾<sup>(٢)</sup> .

دعوة واضحة صريحة لأدم ، وذريته من بعده ، كي تتخذ موقفاً تتنمي للهدي القادم من السماء ، إذا ما أرادت تجاوز الخوف والحزن والضياع ..

ولم تكن هذه الدعوة لاتخاذ الموقف الملائم قسرية ، ولا سمعت لأرغام الإنسان على التزامها بالعنف والإكراه ، وإنما هي الحرية التي

(١) سورة البقرة آية ٣٧.

(٢) سورة البقرة آية ٣٨.

تليق بالإنسان وال تعاليم التي توازي هذه الحرية من أجل ألا يتعرض للضياع في هذا العالم .

وله بعد هذا أن يلتزم ، أو أن يظل بلا موقف ولا التزام فإنه هو الرابع وهو الخاسر ، في الحالين .

ويمرر الوقت أخذ يتيّن أن المشكلة لا تكمن فقط في عدم الانتهاء ، في رفض اتخاذ موقف ما والالتزام به ولكن - ايضاً - في اختيار عقيدة أو فكرة خاطئة .. و اتخاذ موقف ليس في نهاية التحليل لصالح الإنسان ..

من قاد الإنسان إلى هذه المأساة فضاعف من تخبّطه ، وزاد من ضياعه في العالم ، وجعل معصيته مركبة بعد أن كانت سهلة بسيطة ؟

كثيرة هي الأسباب ، ولكن يقف في المقدمة منها ذلك الخطط الطويل من الكهنة والأرباب والوضاعين وال فلاسفة والأدعية ..

كل يطرح مذهبًا يخيل فيه للناس أنه هو الصواب المطلق وما دونه الباطل ، كل يعلن عن فلسفته يوهم الناس أنها الحق المطلق وما وراءها الضلال ، كل يصوغ نظرية في الفكر أو الدين أو السياسة أو الاقتصاد أو الاجتماع أو النفس أو التربية ... الخ .. ويخدع الناس بأنها العلم الكامل وأن ما دونها الجهل والخرافة والأوهام .

وهم يفعلون هذا من أجل تحقيق مصلحة ذاتية ، أيًا كانت طبيعة هذه المصلحة وتكوينها ، فهي حيناً تتوجّى كسباً مادياً ، وهي حيناً آخر تستهدف استبعاد الناس ، وحياناً ثالثاً تسعى لنيل اعجابهم ودهشتهم ، و خضوعهم وبالتالي ..

إنهم طواغيت المال والسياسة والفكر والعقيدة والفلسفة ، هؤلاء الذين يضللون الناس ويدفعونهم لكي يتخذوا الموقف الخاطئ الذي لن يكون في صالحهم على أية حال ..

ولكن من الذي يلزم هؤلاء بالإنسياق وراء الضلال ، والإستجابة للخداع ، والإنحراف للأدعاء ، والتعبد للطغيان ؟

إنه الجهل ، أو الضعف ، أو الخوف ، أو الأغراء ، أو غيرها من الأسباب ، فليست المسألة - إذن - تكمن في اتخاذ موقف لكي يتميز الإنسان عن الحشرات والأنعام ، ولكن في اتخاذ الموقف الصائب ، الموقف الذي ينطبق على إقامة الإنسان ويستجيب لحاجاته ، ويرفعه ، ويزكيه ، ويسدوده على العالمين .

ولن يكون أحد من الناس ب قادر على تقديم موقف كهذا منها كان حجم ادعائه ، ومها غطى عجزه وقصوره بنظريات تعجب ، وفلسفات تبهر ، وأساليب ملتوية تضلل وتخدع ، ومها استعان بوسائل القوة والسلطان لفرض موقفه على عقول الآخرين ، وارغامهم على قبوله .

فهذا الإنسان ، منها امتلك من علم وقدرة وسلطان لا يعدو أن يكون واحد من آلف الناس وملائينهم ، فيه ما فيه من عجز ، ويحكمه ما يحكمهم من جهل وغرور ، ويلقى ويلفهم من ظنون واهواء .

ولن يكون إلا الدين القادر من عند الله سبحانه ، الموقف الذي يليق بمكانة الإنسان في العالم ، والذى ينقذه من التيه والحزن والخوف والضياع ..

وهي أمور يعيشها الإنسان المعاصر ، يعرفها جيداً ، ويلعنه  
مرارتها صباح مساء ..

وهكذا ومن حيث التفتنا وجدنا أنفسنا في الحالة ذاتها التي وجد آدم  
نفسه فيها ، لابد من تلقي الكلمات .. لابد من اتباع المهدى  
القادم من السماء ، واتخاذ الموقف الذي يليق بالإنسان .

وليس وراء ذلك سوى الأمان والأوهام والظنون .. وما هي  
بالموقف التي تتخذ ولكنهاصالح والمخاوف والأهواء !

لهم لا تحيط بهم نفوسنا بغير حكمك فاغفر لهم ما ترتكب  
لهم لا تحيط بهم نفوسنا بغير حكمك فاغفر لهم ما ترتكب

لهم لا تحيط بهم نفوسنا بغير حكمك فاغفر لهم ما ترتكب  
لهم لا تحيط بهم نفوسنا بغير حكمك فاغفر لهم ما ترتكب  
لهم لا تحيط بهم نفوسنا بغير حكمك فاغفر لهم ما ترتكب

لهم لا تحيط بهم نفوسنا بغير حكمك فاغفر لهم ما ترتكب  
لهم لا تحيط بهم نفوسنا بغير حكمك فاغفر لهم ما ترتكب

## الوسطية والوفاق

ما أجمل موقف الإسلام من كل قضية ، وما أشد منطقته مع كل مسألة ، وما أروع رؤيته المهندسة المتفردة لكل شيء ..

إنه الموقف الوسطي العادل الذي اختاره الله سبحانه لهذه الأمة لحظة انتماها لدینه القويم ، الموقف الذي يتعامل مع معطيات الكون والحياة والإنسان وفق صيغة متوازنة ، ورؤى شاملة ، وتحليلات موضوعية لا تُنحرف ذات اليمين أو ذات الشمال .

لقد جاء الإسلام لكي يحقق الوفاق بين الموجودات ، والتناغم بين الإنسان والعالم والكون ، ويتجه بها جميعاً صوب الخلاق ، فما ثمة بد من أن تتحقق في كل جزئية من جزئيات الإسلام هذه النظرة المنطقية الطبيعية أزاء المسائل والمشاكل والقضايا والمعضلات .

لقد أريد للإسلام أن يكون الإطار الأمثل لحركة الكون والحياة والعالم والإنسان ، ومن ثم أن هذا الانسجام المعجز والتناغم العميق .

وللوهله الأولى تبدي بعض مواقف الإسلام من هذه القضية أو تلك غامضة ، أو ناقصة ، أو متطرفة ، أو غير مقنعة على العموم ، ولكن بالتمعن في الموقف ، باختباره على مستوى التحقق الذاتي أو التاريخي ، يتبيّن صدقه ومنطقته وإقناعه .

وكثيرة هي المواقف الإسلامية التي اعلنت ازاءها صيحات الرفض والتشكيك والاحتجاج من يجهلون البعد الحقيقى للموقف ، أو من يتعمدون أن يتجاهلوه ، ولكن الحركة التاريخية ، حركة الواقع البشري نفسه ، سرعان ما تكشف عن زيف هذا الادعاء وصدق (المحتججين) على الأخذ بمقولات هذا الموقف والأذعان لهندسته البارعة .

ذلك أنه موقف يتميز بالوسطية في رؤيته للظواهر وتحليله لها ، وطرحه الحلول والبرامج لمشاكلها ومعضلاتها .

ولا يذهب الظن إلى أن الموقف الوسطي يعني الحل الوسط ، ابداً ، فالموقف رفض للجحود ذات اليمين أو ذات الشمال ، والحل الوسط قبول لتفاريق من اليمين واليسار .. اجزاء من هذا الجانب أو ذاك .. الموقف اصالة ذاتية ، والحل الوسط ترقيع وقدان للهوية .. الموقف جوهر متفرد ، والحل الوسط مركب من عديد من المواقف .

فهو وسطي إذن بشموليته ، وموضوعيته ، وإدراكه الفذ لطالب الحياة والإنسان ، وقدرته الفريدة على وضع الحلول المناسبة التي تنطبق على الوضع أو المعضلة انتظاماً رياضياً باهراً .

إن إيجابية هذه الوسطية تبدي لحظة احالتها على المحاولات الوضعية<sup>(1)</sup> لمجاهاة مطالب الحياة ، إنها حينذاك تميل وتحور وتطرف وتبعد عن نقطة التوازن ، وتلح في البعد فتذهب ذات اليمين ثم تتوجل فيه صوب حده الأقصى ، أو تتجه ذات الشمال ثم تتوجل فيه إلى حده الأقصى .

وفي كلتا الحالتين تفقد المحاولة قدرتها على مجاهاة كافة اطراف المعضلة ووضع الحل الذي ينطبق على مساحتها وخطوطها كافة ، وتنكمش بدلاً من ذلك لكي تغطي جانباً محدوداً منها فحسب ، وهي - مع ذلك - لا تغطيه بالحل الذي يملك التركيز والإدراك ، ولكن ، في معظم الأحيان ، بالظنون والأهواء .

كثيرة جداً هي المعضلات والقضايا التي تتطلب حلولاً ، ممدة على مساحات الزمان والمكان ، متتجدة تجدد الحياة نفسها .

وأزاء كل واحدة من هذه القضايا أو المعضلات نلتقي بالوسطية الإسلامية ونلتقي - كذلك - بجنوح المذاهب الوضعية وقدانها التوازن والشمولية .

قضية المرأة مثلاً ، أن المذاهب الوضعية لم تستطع أن تجد إلى الأن الصيغة المناسبة التي تضع هذا المخلوق الفريد موضعه الحق ، ومن ثم تميل بها ذلك الميل العظيم الذي حدثنا عنه كتاب الله ، وتتأرجح في أقصى حيّها بين الإباحية التي تهبط بها إلى درك الحيوانية ، وبين الكبت الذي يدمر طاقاتها المبدعة ويفقدها دورها التميز الأصيل .

---

(1) المقصود هنا المعنى اللغوي لا الاصطلاحي للكلمة .

أما في المنظور الإسلامي فإنها ، من خلال رؤية وسطية عادلة ، تأخذ مكانها الحق بما ينسجم تماماً مع تكوينها ومطالبتها ؛ إنسانة ، وانثى ، وابنة ، واختاً ، وزوجة وأمأ ، وليس هنا بطبعية الحال مجال الدخول في التفاصيل .

في قضية الفرد والمجتمع قالت المذاهب الوضعية ، ولا تزال ، كلمتها في معادلتها الصعبة ؛ إما الفرد أو المجتمع .. أما الحرية أو العدل .. إما هذا أو ذاك .. أما الإسلام فإنه قادر بوسطيته على أن يلم حدي المعادلة وأن يعطينا الجواب المقنع الصحيح : هذا وذاك ، الفرد والمجتمع ، الحرية والعدل .

في سائلة الروح والجسد نلتقي بالمذاهب الوضعية والأديان المحرقة وهي تضرب في النية ، حلقة حيناً في سماوات الروح والمثال ، وهابطة حيناً آخر لكي تلتتصق بالجسد والتراب .. والهصاد في كل الأحوال هو دمار الإنسان وعدم قدرته على التتحقق بالوثام والانسجام ، أما الإسلام فإنه ينفرد من بين سائر المذاهب والأديان ، ويقدر في الوقت نفسه ومن خلال رؤيته الوسطية المتكاملة أن يمنح الإنسان انسجامه ووئامه وأن يتجاوز به مأساة التزيف والأزدواج .

وما يقال عن هذا يمكن أن يقال عن قضايا أخرى كثيرة ؛ الطبيعة والغيب ، الثبات والتطور ، الدين والعلم ، الأرض والسماء ، القدر والحرية ، الدنيا والآخرة ، وغيرها خط طويل من الثنائيات أو التقابلات التي اقامت المذاهب الوضعية بينها سداً فعزلت بعضها عن بعض وقطعت عليها طريق التواصل والإلتحام ، وجاء الإسلام لكي يقودها بوسطيته الشمولية إلى التوحد واللقاء .

وتكون النتيجة ليس سعادة الإنسان وانتهاء الذاتي فحسب ولكن منحه قدرة أكبر على الفاعلية والإنجاز .

إن الموقع الوسطي الذي اختاره الإسلام ليس مكاناً جغرافياً محدداً ، ولكنه استشراف وشمول وستراتيجية عمل ، وقدرة فذة على تحقيق الوفاق والانسجام بين كافة الثنائيات ، الأمر الذي يمنح المسلمين مركز التفوق والصدارة ويمكّنهم من قيادة الأمم والشعوب وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداً على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً<sup>(١)</sup> .

---

(١) سورة البقرة . آية ١٣٧ .

لهم إنا نسألك لذاتك الاله العظيم رب العالمين خير ملائكةك خير ملائكةك  
لهم إنا نسألك لذاتك الاله العظيم رب العالمين خير ملائكةك خير ملائكةك

## ما يُقرأ.. وما يرمى به عرض الحائط

مرة أخرى أعود للكتابة في موضوع سبق وأن تحدثت فيه كثيراً، ولكن الضرورات تبيح المحظورات كما يقول المثل ، وإذا ضاق الأمر اتسع كما يؤكد المبدأ الفقهي .

في بين الحين والحين يلتقي المرء بمنماذج من المثقفين أو انصافهم ، بعضهم يعني ما يقول ، وأكثرهم لا يعني ما يقول . ويتدرج هؤلاء في سلم المعرفة ما بين طالب اعدادية واستاذ جامعي ، ولكن إذا كان الموى هو الذي يصدر الأحكام فليس ثمة فارق اساساً بين الطالب والأستاذ !

ومن بين هؤلاء جع من الناس يعني على الكتابات الإسلامية المعاصرة توجهها صوب عموم المثقفين وعدم التزامها الصارم بمبادئ التخصص العلمي ذي التنصيص والتهميشه .

وهم يقيسون نجاح مؤلف من المؤلفات بمدى التصاقه بدائرة تخصصه ومقدار ما تتضمنه صفحاته السفل ، أو الخلفية ، من هوماش وإشارات وتحقيقات وإيضاحات قاموسية وذيول .. بل إن

بعضهم يذهب إلى أبعد من هذا فيصر على أن الكتابات المجدية هي تلك التي تقس من مصادرنا القدمة وحدها في هذا المجال أو ذاك ، وتقف عند حدود معطيات الأجداد ولا تتجاوزها البتة إلا في حال اياض نص ، أو تفسير عبارة ، أو شرح كلمة .

وسمعت أكثر من واحد يقول أن اعمالاً كهذه جديرة بالعناء حقاً ، وأما ما عداها فلا يكاد يسن حاجة أو يروي غلـه ..

لكن كلام هؤلاء الذي ينبع عن الحرص حيناً ، وعن الهوى في معظم الأحيان ، شيء ، والتجربة الواقعية المعاشرة وضروراتها الثقافية شيء آخر ..

المفكر الجاد هو الذي يتبع هذه الضرورات ، ويرتب أولوياتها في زمن منصرم قد لا يتسع لقول كل شيء هام !

ومن بين هذه الضرورات وتلك الأولويات ان نتجه بالكتابية إلى الطبقة الأوسع من المثقفين والقراء ، وأن تملك هذه الكتابية القدرة على التأثير العقلي والوجداني ، والحركي في نهاية الأمر ، فضلاً عن تحقيق قدر من التواصل مع « العصر » الذي نعيشة جميعاً ، وضرورة ان تكون مناهجنا ومفرداتنا قديرة على الإفادة من معطياته من جهة ، وتوصيل فكرنا الإيماني إلى سمعه وعقله وضميره .. من جهة أخرى ..

من هذه القاعدة الواسعة من المثقفين لو حدث وأن استجينا لتلك الرغبات المحدودة ، واعتقلنا أنفسنا كل في حدود تخصصه ، فكتب هذا في حرف « لا وكلا » وكتب ذاك في الفرق « بين الصاد والظاء » وحبس ثالث نفسه في « حكم شهادة الزور » و« إسقاط الدعوى من

جانب واحد» وانفق رابع عمره في «أسباب تدهور المالية في عصر المقتدر»، وقدم كل واحد من هؤلاء مئات النصوص تدهور المالية في عصر المقتدر وقدم كل واحد من هؤلاء مئات النصوص وألوف المهامش والتعليقات والشروح؟

ولحسن الحظ فإن هذا الذي يريده هؤلاء واقع بالفعل، فإن الجامعات اخذت تخرج، في العقود الثلاثة الأخيرة بشكل خاص، عشرات بل مئات من هؤلاء المتخصصين الذين تلزمهم الضرورات الأكademie في تقديم اعمال وعيارات تخصصية من هذا القبيل.

ولا ضير في ذلك مطلقاً، بل هو ضرورة من ضرورات العمل الأكاديمي وهو في الحق يملا فراغاً كبيراً في المكتبة المعاصرة في سائر اختصاصاتها وفروعها. ولكن الضير في أن تقف عند هذا الحد لا نتجاوزه، وفي أن يكون مجال تخصصنا سجناً لنا لا يسمح بالذهاب بعيداً، والتجوال في حقول المعرفة المختلفة، ومخاطبة المثقفين بالصيغ التي تؤثر فيهم، وبالأسلوب والمنهج اللذين يجعلانهم يقبلون على القراءة والتلقي، لا يهربون منها ويلوذون بالفرار!

وإنني لأقولها على سبيل اليقين المستمد من الواقع المشهود؛ كم من المثقفين الإسلاميين، وغير الإسلاميين، قدروا على أن يواصلوا القراءة في معظم الأطروحات التي تطرحها الجامعات شهراً بشهر وأسبوعاً بأسبوع؟ كم منهم أغلق عليها الغلاف لا لصعوبة فيها، أو عمق في فكر صاحبها، وإنما لأنها تتحرك في نطاق ضيق محدود لا يهم إلا الباحثين والمتخصصين. وحتى هؤلاء فإنهم لم يكلفوا أنفسهم يوماً عناء قراءة أعمال كهذه من الغلاف إلى الغلاف. كل

الذى يفعلون أنهم يزرون على ما يهمهم مروراً سريعاً ، يقبسون منه هذا النص أو ذاك ، وهذا التعليق وذاك ، ثم يطبقون على الأطروحة الغلاف بعد أن يكونوا قد أخذوا حاجتهم المحددة منها .

وعلى غير ما يتوهّم هؤلاء فإن التنصيص والتهميشه قد يخفيان وراءهما عجزاً ، فإن كثيراً من انصاف الباحثين ، وأرباعهم ، لا يقدرون على كتابة صفحة واحدة من عند أنفسهم ، صفحة واحدة قد تتضمن تخليلاً حيناً ، وإبداعاً حيناً آخر ، وإضافة واغناء حيناً ثالثاً ، فيكتئون على النصوص التي يجمعونها من حشود المصادر يستندون ظهورهم عليها ، كيلا يضطّرهم بالترنح في الفراغ إلى السقوط !

إنهم لا يفعلون بأكثر من تنضيد هذه النصوص ، وفق هذه الصيغة أو تلك ، والربط بينها بحروف العطف والإضافة ، ثم تهميشهما بأكبر قدر ممكن من المصادر والبرامج .

ويعا أن الأكاديميات ، في معظمها ، أصبحت تمنع درجاتها «الدبلوم العالي والماجستير والدكتوراه» بمجرد تقديم «اطروحة» ، مطلق اطروحة ، كما يقول المناطقة ، بعض النظر عن مبلغ اصالتها ، ومدى قدرة صاحبها على الإضافة والإبداع ، فإن اعمالاً كهذه سوف تشق طريقها محمولة على ظهر اصحابها إلى المراكز الجامعية المتقدمة لكي تحسب هناك كتاباً من الكتب وابحاثاً من الأبحاث .

بعدها ، يصعب على المرء المتابع أن يعثر على بحث قيم واحد لمعظم هؤلاء الخريجين .. كانوا يريدون الشهادة العليا وهما قد حصلوا عليها ، فعلام يكتبون ويبحثون ؟ وهم حتى لو أرادوا ،

اتراهם يملكون القدرة على تقديم شيء ذي غناء؟ ولمن؟ إذا كانت قاعدة المثقفين العريضة تملك احساساً ذكيّاً فيها يقرأ ، وفيها يرمي به عرض الحائط بعد الاطلاع على سطوره الأولى؟

إن الأعمال التي تعتمد فكر الباحث وقدراته وفق اقل قدر من الأنكاء على معطيات الغير ، هي بلا ريب اكثراً صعوبة وقيمة .. والكاتب الذي يملك هذه القدرة ، لا يعجزه ، كما يتوهם التوهمون ، أن يملأ ابحاثه بالتصصصات والتهميشات ، ولكنه يعتبرها مجرد خطوة أولية لا يقف عندها الا كتاب التقارير وطلبة الدراسات العليا ، أما هو فيجد نفسه مضطراً لتجاوز هذه المرحلة صوب الإضافة والإبداع .

وليس عليه بعد هذا أن يتكىء كتاب التقارير على حشود النصوص ، أو أن يختبئوا وراء منبع البحث العلمي وهم أبعد ما يكونون عن مطالبه إذا اعتبرنا ان من ضرورات العلم الإضافة والإبداع وقوة الخيال .

لا عليه .. لأن مقياسه الأول والأخير هو تلك القاعدة الكبيرة ، العزيزة من المثقفين الأذكياء ، التي تعرف بحسها وخبرتها ، ما الذي يستحق ان يقرأ ، وما الذي لا يستحق !!

وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ يَرَهُ

## الثابت والمتحوّل في الإسلام

إن احتواء بنية الفكر الإسلامي على عنصري الثبات والتطور ليذكر المرء بالاطار أو العجلة التي تحرك العربات والسيارات والقطارات وأدوات الحرب .. وغيرها ..

وهي العجلة التي أشار إليها الفيلسوف والمؤرخ البريطاني المعروف «أرنولد توينيبي» وهو يتحدث عن الحركة التاريخية ، وعن التحديات والاستجابات ..

إن العجلة ترتبط بمحور ثابت ولكنها ، من خلال هذا المحور ، تلف وتدور وتغضي بالمركبات التي تستقر عليها إلى كل مكان .. ولن يكون بمقدور عجلة ما أن تؤدي وظيفتها دون هذا الدوران المنتظم حول المحور الثابت ..

والذين تأخذهم نوبات الحماس والإندفاع العاطفي ، باسم العقلانية ، والموضوعية ، وقوانين التاريخ ، فيدعون إلى التطور المطلق دونما أي ارتكاز على اصول ثابتة ، كأنهم يطلبون من العجلة

أن تؤدي دورها دون أن ترتكز على محورها الثابت .. إنه سيغدو مستحيلاً عليها أن تؤدي وظيفتها وأن تنتقل بالعربات والمركبات إلى أهدافها القريبة والبعيدة .. لأنها سوف تدور دورتين أو ثلاثة وما تثبت أن تفكك وتبعثر ، وتجد المركبة نفسها قد انزلقت إلى الأرض لكي تستقر هناك ، ثابتة ساكنة ، غير قادرة على التحول والحركة .

وطبعاً ، فإن الذين يدعون بالمقابل إلى ثبات الحياة ، وشدّها إلى محاور ساكنة لا تلف ولا تدور ، فإنهم كمن يحكم على العجلة أن تظل حيث هي في مكانها لا تدور أبداً ، وهي بحرانها ذاك ستحكم على المركبة بالبقاء الأبدى في مكانها ..

وفي معظم الأحوال كانت المعطيات الفكرية البشرية تميل إلى هذا الجانب أو ذاك فتصيب الحركة التاريخية الموزونة بالعقم أو الانحراف أو التفلت ، وفي كل الأحوال ما كان يقدّر المركبات البشرية أن تصل إلى أهدافها ..

أي تطور هذا الذي لا يرتكز على مقومات ثابتة تنبثق من تكوين الإنسان وسنته الحياة ونوميس الكون وقوانين التاريخ نفسه ؟

وأي سكون هذا بفرض الاعتراف بعناصر الحركة والنمو التي تعبّر عن نفسها بوضوح مكشوف حيناً ، وبخفاء حيناً آخر ، في تكويننا الأدبي نفسه وفي ساحة الحياة ، وعلى مدى السماوات القريبة والبعيدة .. وفي نسيج الفعل التاريخي المتحقق في الزمن والمكان ؟

إن واحداً من جوانب الأعجاز في بنية الفكر الإسلامي يتبدّى واضحأً ها هنا بالذات ؛ تحقيق الوفاق المرسوم بعناية بين عناصر الثبات والتحول واحتواء كافة معطياتها ، بصيغة متفردة لا تتعرّض لم

الجزئيات لما ميكانيكيًا آليًا صرفاً ، ولا تكدها تكديساً شيئاً تراكمياً يفقد التوازن والأرتباط .. ولكنها تعشق بين النسب والمكونات ، تجعلها تداخل وتلتاح وتفاعل في إطار تجربة حيوية مترابطة تكاد تختفي في نسيجها خيوط الثابت والتحول ، لكي ما تلبت أن تبرز للعيان قطعة حميدة من نسيج متين مشغول بمهارة فائقة .

إن المسألة لا تقتصر على التوجه الشمولي للفكر الإسلامي ، أو على طابعه العام وخطوته العريضة ، ولكنها تمتد إلى كل جوانبه وجزئياته وتنتشر في مساحاته كافة .. فإنه ما من جانب من جوانب هذا الفكر ؛ اقتصادية أو سياسية أو اجتماعية أو تشريعية أو اخلاقية أو ثقافية .. الخ إلأ وهي تتضمن التناوب الباهر بين الثابت والتحول بما ينسجم ووضع الإنسان في العالم ومطالب حركته التاريخية .

وقد تزيد نسبة الثابت هنا والتحول هناك لأن طبيعة الحالة تقتضي زيادة هنا ونقصاناً هناك ، لكنها في كل الأحوال لن تعدم ذلك التقابل الدائم بين عناصر الثبات والتطور .

إن المرء ليستطيع أن يتخيل المسألة أو يقرها من خلال تصور التخلق الجنيني في الأرحام .. إن المخلوق الجديد يحمل طابعه أو شخصيته المتميزة التي تبلور بمرور الوقت ، من خلال نسب المكونات الوراثية القادمة من حوين الذكر وبويضة الأنثى .

إن هذا التخلق سيحتاج إلى ملايين الخلايات التي تبنيه وتمكنه من الحياة ، وكل مجموعة من الخلايا تتولى بناء جانب من نسيجه واعضائه ولكن كل واحدة منها تحمل المكونات نفسها ، الخصائص التي تمنحه

شخصيته المميزة التي تفرقه عن الآخرين .

وهكذا فإن كل الجزئيات التي لا حصر لها والتي تسهم في تكوين بنية الفكر الإسلامي المميز ، تحمل في تركيبها ، كلاً على حدة ، خصائص الثبات والتحول لكي ما تثبت أن تصب في البناء العام .

ومن خلال هذا التوافق بين ضرورات الحياة البشرية وقوانين الحركة التاريخية وبين معطيات الإسلام ، قدر هذا الدين ، وسيظل : على أن يكون الاستجابة الأكثر فاعلية وانطباعاً على مقولات الإنسان والتاريخ !

## الإِنْسَانُ أَوْلَأُ

في عبارة وردت في مذكرات «لويس فيشر» الكاتب الامريكي اليساري الذي كان يعد نصيراً للاتحاد السوفيتي عبر عشرينات هذا القرن وثلاثيناته ، نلتقي بالبعد الحقيقى للمشكلة التي تعانىها الحضارة الغربية في جانبها الشيوعي .

وابادر فأقول بأنها فعلاً حضارة واحدة ، ذات اسس واحدة ، ونسيج ذو خيوط واحدة ، وربما اهداف مادية واحدة ، وليس ثمة من فارق بين الجناحين الرأسمالي والشيوعي سوى في سياستي المال والعلاقات الدولية ، أي استراتيجية العمل على نطاق العالم .

والآن فإننا نجد حتى هذه الفروق تتضاءل يوماً بعد يوم ، بل إن نقاط التماس والتشابه تزداد عدداً واتساعاً على خارطة العلاقات الداینامیة بين المعسكرين .

ويبقى نسخ الحضارة الغربية في الجنابين واحداً وإيقاعها واحداً ..

يقول «فيشر» وهو يعلق على مشاهداته الميدانية في الأرض

السوفيتية «لقد بدأ فكري يزعجني ، وبدأت اتساءل ؛ ألم أكن أجد الفولاذ والكيلووات وانسى الإنسان؟ إن كل الأحذية والمدارس والكتب والجرارات والضوء الكهربائي والأنفاق الأرضية التي في الدنيا لا تساوي شيئاً إذا كان الجهاز الذي ينتجه فاسداً شريراً»<sup>(١)</sup>.

وهذا الاستنتاج الذي يكشف خبرة أكثر من عقد من الزمن ويتمخض عن مشاهدات عالم شيوعي بأكمله ، ليس جديداً ، ونحن نعرف جيداً ذلك المثل المعروف المنحدر علينا - ربما - من عصور اليونان والروماني «ماذا ينفع الإنسان إذا كسب العالم كله وخسر نفسه؟» ويسأله المرء ؛ هل ثمة «مستحيل» في تحقيق التوازن بين طرف المعادلة ؛ العالم والإنسان ؟

ويتساءل للمرة ألف ؛ لماذا يصرّ الغربيون ، في النظرية والتطبيق ، على مبدأ «أما هذا أو ذاك» ؟ إما الإنسان أو العالم ؟ لماذا لم يتجاوزوه إلى مبدأ آخر أكثر منطقية وعدلاً ؛ هذا وذاك ، العالم والإنسان ؟

ها هنا في التجربة التي ثُبّرها «فيشر» واستخلص من خبراتها استنتاجه ذلك ، تلتقي بانتاج متزايد ومتتطور للأحذية والفوّلاذ والجرارات والكتب ، ويتسع مذهل في بناء المدارس والعمارات والمصانع والأنفاق الأرضية ، وفي اعتماد الكهرباء .. ولكن اين الإنسان ؟

(١) الصنم الذي هوى ، لأرثر كوستلر ورفاقه ص ٢٥٨ ، ترجمة فؤاد حودة ، الطبعة الثانية ، بيروت - ١٩٧٠.

انه يكاد يضيع على خارطة التجربة المكتظة بالطارق والمداخن والمصطكّة بأزيز المكائن والآلات .

أداة من هذه الأدوات المتشرّة في المدن والأرياف تبذل جهدها المتواصل من أجل انتاج مساحة أوسع من النسيج ، وعدد أكبر من قطع الغبار لتصويرها للخارج .

إنهم يقولون في واحد من شعاراتهم ذوات البريق « الإنسان أثمن رأسماً » وعلى ما في هذه العبارة من خطّيّة بحق الإنسان لأنّه لا يمكن أن يكون « رأسماً » بأية صيغة من الصيغ ، فإنه الذي يحدث ينافق في الأساس هذا الشعار .

فمنذ اللحظة التي يقضي فيها على حرية الإنسان .. منذ اللحظة التي يصير فيها رغيف الخبز بديلاً عن الحرية .. منذ اللحظة التي يرغم فيها المواطن على التخلّي عن اشوافه ومطامحه ، والتنازل عن ملامحه ونسيجه الخاص ، والتحول إلى مجرد رقم من الأرقام ، أو كائن مجرد يتّبع ويأكل لكي يواصل مهماته الإنتاجية .. اللحظة التي يسهل أن يخل فيها « س » محل « ج » و« ق » محل « ر » دون أي تغيير في إيقاع ماكينة الحياة اليومية .. منذ هذه اللحظة يكون الإنسان قد خسر نفسه حقاً لو انتفع في اليوم الواحد الف زوج من الأحذية ، أو نسج مائة الف متر من القماش !!

والذي يخسر نفسه لا يمكن أن يساوي شيئاً ، فإنّ الحضارات يصنعها أولئك الذين « يجدون » أنفسهم ويعرّفون كيف يضعونها فوق مستوى الماديات والأشياء ، أولئك الذين يقدرون في اللحظة المناسبة على اتخاذ القرار الحرّ الذي يتناسب ودورهم في العالم ككائنات متفردة

تعلو على الضرورات وتجاوز منطق الانقياد الأعمى ، والقطيعية ،  
والتسطح ..

ويعود السؤال الأبدى لكي يطرح نفسه مرة أخرى ؛ « ماذا ينفع  
الإنسان لو رب العالم كله وخسر نفسه ؟ »

ويكون الجواب ما سبق وأن قاله « فيشر » وهو يتجلو في انحاء  
العالم الجديد الذي قيل انه يبني من أجل الإنسان ؛ « إن كل الأحزية  
والمدارس والكتب والجرارات والضوء الكهربائي وإنفاق الأرضية  
التي في الدنيا ، لا تساوي شيئاً إذا كان الجهاز الذي يتوجهها فاسداً  
شريراً » ..

## البذرة والبستان الأخضر

كما أن الصراع وتأجيجه كلما اشكت ناره أن تخبو ، يعد ضرورة من ضرورات العمل الدرامي من أجل تحريره ومنحه الحيوية والإثارة ، فكذلك هو ضرورة من ضرورات الحياة البشرية نفسها ، بما أن الدراما هي محاولة لمحاكاة هذه الحياة أو عرض عينات منها بصيغة العمل المسرحي .

ولقد كان وضع ابليس منذ لحظة الخلق الأولى قبلة آدم في موقع التحدي والمعارضة ، يحمل هذا المعنى ؛ بذر الصراع في صميم التجربة التي ستخوضها البشرية على ساحة العالم ، وتحريك هذه التجربة بسلسلة متصلة الحلقات من الأفعال وردود الأفعال بين الإنسان والشيطان .

ان قوى الشر والضلال التي هي امتداد للوجود الشيطاني قبلة الإنسان تحمل مغزها الواضح على هذا الضوء ؛ استفزاز الإنسان باستمرار ورفعه إلى موقع الفاعلية ، والتشكّل ، والمجاهدة ، والتغيير .

والقرآن الكريم يشير إلى هذا التقابل الدرامي ، القائم على  
الصراع ، في اتجاهه العميق والأفقي .

فهناك صراع بين الإنسان ونفسه لمجاهمة قوة الشر التي تستفزه  
من الداخل ، وهنالك صراع بين الإنسان وبيئته لمجاهمة قوى الضلال  
التي تتحدها من الخارج .

وفي الحالتين تتحرك الحياة البشرية وتجاوز موقع السكون إلى  
الشكل المستمر والصبور وراء المبدعة .

في الحالة الأولى يقود الصراع إلى التغيير الذائي الذي يبعث  
الإنسان القدير على الفعل والإنجاز ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْيِرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ  
يَغْيِرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾<sup>(١)</sup> .

وفي الحالة الثانية يقود الصراع إلى تغيير العالم من أجل خلق  
الأرضية التي تليق بالإنسان ﴿وَلَوْلَا دَفَعَ اللَّهُ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِعَصْرٍ  
لِفَسَادِ الْأَرْضِ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ﴾<sup>(٢)</sup> .

وللتصور حياة بشرية تخلو من الصراع .. حياة لا أبالسة فيها  
ولا شياطين حياة ينعدم فيها الشر والضلال .. حياة لا إثارة فيها ولا  
حركة ولا حوار بين الأفعال وردودها .. أترأها حينذاك تعدو أن  
تكون بحيرة راكدة ؟ وهل تكون حينذاك جديرة بأن تعيش حقاً ؟  
وكيف يتحقق الفعل الحضاري والنمو العمرياني إن لم يجد الإنسان

---

(١) سورة الرعد آية ١١ .

(٢) سورة البقرة آية ٢٥١ .

نفسه يكافح القوى التي تستفزه وتحدها وتقف في طريقه؟

إن (تشكل) الحضارات أساساً جاء ، فيما يصل إليه «توبيني» عبر استقرائه للتاريخ البشرية ، وليد هذا التقابل الذي يصطد في الإنسان مع خصمه على كافة المستويات . وأنه ليقف طويلاً في بدء تحليله الواسع عند قضية الخلق ودور الشيطان في خارطة العالم الذي سيهبط إليه الإنسان ، يقف طويلاً لأنه يدرك جيداً أن خلق الشيطان منذ تلك اللحظات الأولى يحمل مغزاه الذي سينسحب فيما بعد على مدى التاريخ البشري .

ولنا أن نتصور سخف الدعوة الساذجة التي تأسف على أن الإنسان لم يخلق في عالم لا أبالسة فيه ولا شر ولا ضلال .. عالم يتم prezzen بالخير والفضيلة ، ويعنى فيه الإنسان من الصراع والعناء .

أن «توبيني» نفسه يعتبر هذه الحالة التي وضع يده على بعض نماطها في هذه الجهة أو تلك من العالم ، أمراً استثنائياً نقىضاً للوضع الطبيعي المناسب لموقع الإنسان ودوره ، لأنه وجد تلك الحالات تقود إلى الإستسلام والاتكالية والسكنون والبدائية ، ولا تبشر بأية بادرة لل فعل والتحقق الحضاريين .

فلا بد من التحديات ، لا بد من قوى الشد والإعاقة ، لا بد من الأبالسة والشياطين .. من الشر والضلال .. من التعاشر والشقاء ، لكي يستفز الإنسان ويتحرك للاستجابة .. ف بهذه الاستجابة سيتفوق وسيصنع حضارته المتألقة ..

لقد بعث الإنسان لكي يصنع مصيره بفعله الخاص لا بمعجزة تأتيه من السماء بعدي قدرته على الامساك جيداً بتعاليم السماء ، والسير على

هدى الأديان لصياغة عالم يليق به وقلنا اهبطوا بعضكم ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين . فتلقى آدم من ربها كلمات فتات عليه إنه هو التواب الرحيم . هـ قلنا اهبطوا منها جميعاً فاما يأتيكم مني هدى فمن تبع هداي فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون هـ<sup>(١)</sup> .

ولن يتأق ذلك بطبيعة الحال والإنسان قاعد مستريح لا يصارع ولا يقاوم ولا يبذل جهداً من أجل حماية انتماهه الديني وتنفيذ مقولاته على ساحة الأرض . ولن يكون هناك صراع أو مقاومة ، أو حركة أو تقدم ، ما لم يكن نسيج العالم مزروعاً بالأبالسة ، والشياطين وقوى الشر والتعاسة والضلال . . .

---

(١) سورة البقرة الآيات ٣٦-٣٩

## الإصرار مع المرأة

مرة أخرى مع « المرأة » .

والأمر لا يقتضي هذا الالاحاج لو أن الأمور سارت وفق مجرها الطبيعي وأخذت هذه الكائنات الفريدة ، المتميزة مكانها المرسوم في خلق الله وتصميمه المعجز للحياة والأشياء . . .

ولكنهم ارغموها ، بشكل أو آخر ، لكي تخرج عن مكانها فتضل وتضيع وتتصبح لها مشكلة تزداد مع الأيام تعقيداً ، بينما هم يتصورون أنهم قد وجدوا لها حلّاً !

إننا نتذكر هنا تلك العبارة الذكية التي استعملها الناقد الانكليزي « جون سترايتسي » في كتابه « الصرخة المختنقة » وهو يناقش رواية « باسترناك » الشهيرة « دكتور زيفاغو » ويضع يده على عناصر الأرطام بين معطياتها وبين نسيج التجربة الماركسية .

والعبارة هي « الإصرار مع التاريخ » . . . وباختصار فإن الماركسية ، شأنها شأن العديد من المذاهب الوضعية ، جعلت نفسها في حالة اصطراع مع التاريخ ، لا وفاق معه . . اصطراع مع التاريخ

معنى الوقف ضد قيمه وبداهاته وأفانيمه ومؤسساته التي اجتاحت  
عليها الأمم والشعوب والحضارات وغدت بمثابة أحجار الزاوية لكل  
نشاط حضاري يمارسه الإنسان .

والتاريخ هنا يعني الخبرة البشرية المثبتة عن تركيب الإنسان  
وفطرته ومطامعه ، وميوله وشواهده وقدراته ، والمتوفقة معها .

لقد بذلت الماركسية جهداً مضاعفاً من أجل تحقيق انتصارها على  
البداهات لا لشيء إلا لأن «ماركس» ورفيقه «انغلز» استنتاجاً نوعاً  
من الارتباط الميكانيكي بين هذه الخبرات وبين التركيب الطبيعي  
للمجتمعات البشرية .

وفي هذه المعركة انتصر المذهب بصيغة القسر مرة، وانهزم أمام  
الخبرات الأكثر حرارة وعمقاً ودوااماً ، مرات .. ولكن الإنسان كان  
في كل الأحوال هو المنهزم على حساب المذهب ..

هذا ما أرادت الرواية أن تقوله كما يتصور «سترايتشي» من خلال  
تعبيره ذاك «الاصطراع مع التاريخ» .

ويبدو أن المسألة تنسحب على الموقف الغربي عموماً من المرأة ..  
هذا الموقف الذي سعى المقلدون الشرقيون إلى جرّه إلى الساحة  
الإسلامية وارغام المرأة على أن تمثل الدور نفسه .

إنهم باصطراعهم مع وظيفة المرأة الطبيعية المصممة على حجمها ،  
والمنسجة مع فطرتها وتركيبها وقدراتها ، قد اختاروا الإرتطام بوحدة  
من الحقائق الأساسية للتاريخ البشري ، وهم عبر معاركهم التي لا  
مبرر لها كسبوا مرة وخسروا مرات ، ولكن المرأة بالذات خرجت في

معظم الأحيان مهزومة تلعن المراوات ، رغم ما يبدو في الظاهر من بريق يعشى عيون من لا يقدرون على التبصر بحقائق الأمور . دعونا نتساءل ؛ هل بمقدور قوة في العالم أن تتحقق المساواة المطلقة بين الرجل والمرأة ؟

والجواب ؛ كلا .. بطبيعة الحال ، لأن هناك في تصميم الكائنين من الفروق النوعية على كافة المستويات الجسدية والنفسية والعلقافية ما يجعل الأمر مستحيلاً . ولكن لتصور أن الأمر تحقق ، فهل يمثل كسباً حقيقياً للإنسان ؟ والجواب مرة أخرى ؛ كلا !

لأن المساواة المطلقة حتى على مستوى الموقف الاجتماعي للجنس الواحد امراً ينافق مفهوم العدالة من أساسه . فليست المسألة عملية حسابية أو رياضية لكي يتحقق التطابق بين المساحات أو التعادل بين الأرقام . إنها اعقد بكثير ، وأصعب بكثير .. وهي تتضمن شبكة من المحننات وخطوط التعارض التي تجعل أية محاولة لتنفيذ مساواة رقمية غير ممكنة أساساً ، وإذا ما حدث وأن اعتمدت صيغ القسر والأرغام كانت النتيجة سلباً .. فكانت بمثابة دمار للإنسان وضياع لقيم العدل في ، أبعادها الإنسانية المعقدة ، الركبة ، الشاملة .. فكيف بالمساواة التامة ، أو المطلقة ، بين الرجل والمرأة ؟

لا شك أن معطيات الواقع المنظور أشد ثقلًا وإلزاماً من تحليلات المذهب النظري واستنتاجاته ، وقد أكد الواقع المرأة تلو المرأة أن ما يحاوله الغربي في هذا الصدد لا يعدو أن يكون خطيئة بحق الإنسان ، ثم ما يلبي أن يجد نفسه ملزماً بالرجوع إلى المنطلقات الأساسية التي تمرد عليها واصطبرع معها .

إنها واحدة من أشد الأزمات التي يعانيها المذهب الوضعي ؛  
الاصطراع مع التاريخ .. اعلان الحرب على فطرة الإنسان  
ومؤسساته الحضارية وخبراته الأساسية وتركيبة الفرد المفرد ، ومحاولة  
صياغة « إنسان » آخر ذي فطرة مغایرة وخبرات جديدة وغريبة ..  
وهذا لن يتأق ولن يكون .

وفي مقابل هذا تبدو واحدة من جوانب الاعجاز والتصميم الفذ  
لإسلام ؛ إنها الوفاق مع التاريخ والإنسان .. التطابق الباهر بين  
العقيدة وبين صيغ الخبرة التاريخية وفطرة الإنسان . فإذا ما حدث  
خسر الغربيون مرة واحدة وهم يحاولون إعادة صياغة المرأة ، فإننا هنا  
في عالم الإسلام سنسخسر مرتين ، لأننا كمن يضحي بصيغة  
التوافق الصحيحة المرسومة بدقة واعجاز ، ويستبدل بها صيغة  
اصطراع خاطئ قد تضيئ معه المرأة المسلمة والرجل بطبيعة  
الحال .

## البحث عن الخلفية

يتساءل المرء أحياناً ، لماذا يجد « الغربي » الإستعداد الدائم للتعاطف مع اليهود ، حتى بعد ممارساتهم اللاإنسانية في فلسطين ؟

أ هو مجرد ر فعل إزاء موقف النازية من هؤلاء ، ذلك الموقف الذي بولغ فيه ، وفق سياقات مرسومة ، لكي تبني عليه مكاسب مستقبلية لبني إسرائيل ليس قيام إسرائيل الا واحدة منها ؟

إن تفسير التعاطف بكل منه مجرد رد فعل للإضطهاد النازي لا يكفي ، لأنه إذا منحنا القناعة بالنسبة لخسود الأوروبيين العاديين الذين قد تحكم عواطفهم في تصرفاتهم ومواقعهم واحكامهم ، فإنه غير مقنع البة بالنسبة لسلوك مفكري الغرب ، بل نخبة مفكريهم إذا أردنا الدقة .

ولن يكون مقبولاً بحال أن ينساق هؤلاء وراء عواطفهم ، وألا يكون لديهم العقل المتبصر الذي يكشف لهم عن الأسود والأبيض ، عبر مساحات التجربة كلها ..

لن يكون مقبولاً أن تستسلم العقول الغربية الكبيرة لسلطان رد

ال فعل إلى الحد الذي يجعلها تقع في التناقض عندما توافق ، بل عندما تعلن ارتياحها وتأييدها ، للاضطهاد نفسه ، يمارسه اليهود هذه المرة ضد شعب عربي مسلم شاءت القوى الاستعمارية الكبرى أن يكون مشرداً في الأرض ، مستضعفاً ، وأن تكون العلاقة بينه وبين يهود العالم في صيغة أشد قسوة بكثير ، وأبعد عن نسيجها الإنساني بكثير مما كانت عليه الحال بين النازي واليهودي؟!

ترى كم من المفكرين الغربيين قدروا على إدراك حدود الأسود والأبيض ، والتزموا موقفاً إنسانياً لمحابية الأسود وملاحتته ، بغض النظر عن الجماعة ، أو الشعب ، أو الأمة ، التي تقف هنا أو هناك ؟

قلة قليلة لا تكاد تتجاوز اصواتي الدين ، والأكثرية الساحقة من المفكرين الغربيين أندفعوا في السياق الخاطئ فظلوا يتعاطفون مع اليهود حتى وهم (يمولون) عقدة اضطهاد النازي إلى سوط ابدي يدمي ظهور الفلسطينيين في كل مكان ، ويسعى إلى أبادتهم واستئصالهم .

إن المرء ليتساءل - كذلك - عن موقف هؤلاء المفكرين من صيغ اضطهاد شتى نزلت بشعوب أخرى .. نفذها الأقوياء بالضعفاء ، ومارستها القوى الاستعمارية التي كانت تمسك يوماً بزمام العالم وتحكم بمصائر شعوبه وآمته ؟

قلة قليلة جداً رفعت صوتها على استحياء بمواجهة ممارسات اضطهاد الجماعي هذه والتي لا يكادو يحصيها عدد على مدى القرن ونصف القرن .

وطلت الأكثرية الساحقة ملتزمة الصمت إزاء ما يجري على ساحة

العالم من ممارسات لا يقرها شرع ولا قانون ولا إنسان ! بل إن بعض هؤلاء المفكرين وضع فكره وقلمه لكي يكونوا أدلة بيد القيادات الإستعمارية لبرير جرائمها وإضفاء طابع عقلاني مقبول على ممارساتها بحق الإنسان !!

لماذا؟ مرة أخرى ، اليه هو الاضطهاد الذي يفوق ما فعله النازيون بحسابات الكم والنوع؟

فأين هو رد الفعل؟ أين هو التعاطف مع المغلوبين والمظلومين؟

ويتذكر المرء كيف أنه ما من تظاهرة خرجت يوماً لكي تجوب شوارع هذه المدينة أو تلك من أوربا وأمريكا ، معلنة تأييدها للممارسات اليهودية ، صابة غضبها على ضحاياها ، إلا وكانت تضمّ عدداً لا يستهان به من رجال الفكر هناك بما فيهم أولئك الذين خدع معظم مثقفينا بهم وانساقوا وراء دعاوام الإنسانية وتحولوا أقلامهم وعقولهم إلى أدوات صغيرة لخدمة هذه الدعاوى ، ولتدمر كل ما يقف في طريقها من قيم دينية أو اخلاقية .. نعم إذا بهم يفاجأون بأن الهمم تلك ، قد خرجت من معابدها لكي تمنع بركتاتها لبني إسرائيل وتنصب ويلها وغضبها على كل كائن يقف في طريق اهدافهم المرسومة ، منها كانت هذه الاهداف .

ثمة إضاءة خاطفة قد تمنّع المتسائلين ما يقنعهم بحقيقة الأسباب .. إضاءه قد لا يتسع المجال لأكثر من طرحها بصيغة سؤال ، ولكنه سؤال يتضمن - أغلبظن - بعد حقيقي هذه الظاهرة الملتوية التي يبدو أنها تستعصي على التحليل .

الآن يتحتم أن نبحث عن الخلفية الصلبية التي يتحرك العقل

الغربي في مجالاتها لكي نكشف عن حقيقة الأسباب ؟  
الخلفية الصليبية ؛ عادات ، وتجهات ، ومارسات ، واسقاطات  
نفسية ، وتقالييد ثقافية ؟

الخلفية الصليبية ك موقف نهائي يدفع الغربي حتى ولو كان في  
الظاهر من خصوم النصرانية ، إلى اتخاذ هذه الصيغة ؛ التعاطف  
مع المظلوم إذا كان يهوديا ، والتزام الصمت ، أو حتى الأرتياح  
والتأييد ، إذا كان المظلوم عربيا مسلما .. وإنما هي الأسباب ؟!

## ويل للمصلين

لا تزال تلعَّب عليَّ ، رغم انقضائه سينين وستين ، صورة ذلك الاستاذ الدكتور المتخصص في التاريخ الإسلامي يقف محاضراً أمام جموع من الحضور ، فيهذه الأنفعال والامتعاض ويتظاهر الرذاد من فمه وهو يصرخ ؛ أهي انسانية هذه التي ينادي بها القرآن ؟ ما ذنب الإعراب الكادحين كي يصب عليهم جام غضبه ، ويدعوهم بالكفر والمرور والتفاق ويدعو إلى مقاطعتهم ثقافياً وعدم السماح بتعليمهم أصول الدين ومبادئه ؟ وراح يتلو **﴿الاعراب أشد كفراً ونفاقاً وأجدر الا يعلموا حدود ما أنزل الله على رسوله﴾** <sup>(١)</sup> .

وعيًّا حاول المستمعون إقناعه بخطأ استنتاجه ، عيًّا حاولوا تهديته ووقف رشاش الرذاد المتظاهرون من فمه .. وانتهت المحاضرة وهو يردد العبارات إليها .

ولو أنه صبر قليلاً ، والصبر على القراءة أقل ما يقتضيه التخصص من أخلاق ، واطلع على **«أسباب نزول»** الآية المذكورة وفهم ما

---

(١) سورة التوبة آية ٩٧.

تعنيه عبارة ﴿اجدر الا يعلموا﴾، ولو أنه واصل قراءة الآيات التالية ، لعرف أن غضبه الجارف ليس له ما يبرره على الاطلاق .

تلويت عليه ، دون أن يعيزني أذننا صاغية هذه الآيات ﴿ومن الاعراب من يتخذ ما ينفق مغرماً ويتربص بكم الدوائر، عليهم دائرة السوء ، والله سميع عليم . ومن الاعراب من يؤمن بالله واليوم الآخر ويتخذ ما ينفق قربات عند الله وصلوات الرسول إلا أنها قربة لهم ، سيدخلهم الله في رحمته إن الله غفور رحيم . وأخرون اعترفوا بذنوبهم خلطوا عملاً صالحاً وأخر سيئاً عسى الله إن يتوب عليهم أن الله غفور رحيم . خذ من أموالهم صدقة تطهيرهم وتزكيهم بها ، وصلّ عليهم إن صلاتك سكن لهم والله سميع عليم . ألم يعلموا أن الله هو يقبل التوبة عن عباده ويأخذ الصدقات وأن الله هو التواب الرحيم﴾<sup>(١)</sup> .

قلت له معيقاً ؛ ها هو القرآن الكريم يعرض علينا قطاعات إلإعراب الثلاثة يسلط ضوءه على هذه العينة الاجتماعية في كافة أبعادها ومساحتها . . .

ولكن يبدو أن الرجل حمل ، وهو يدرس «هناك» هذه الرؤية الاحادية قصيرة النفس ، وكان عليه أن يوصلها بأمانة واتقان ، وإلا أضطر اساتذته «هناك» إلى سحب صفة «العلمية» التي منحوها إياه !

بعد مغادرة القناعة لحقت به ، حاولت أن امزج معه الجد باهزل

---

(١) سورة التوبة الآيات ٩٨ - ٩٩ - ١٠٢ - ١٠٤ .

عليّ اصل الى نتيجة بعد اذ عجز الجد وحده عنها . سأله : اصحيح ما يردد الناس من إن القرآن قد شن حملة قاسية على المصلين وتوعدهم بالويل والثبور ؟

قال وهو يفتح حقيبته الفارهة على منضدة مجاورة لكي يضع فيها رزمة من كتب لا اعتقاد أنه قد قرأ منها شيئاً : لا يمكن ! لأن معنى هذا أن القرآن ينافق نفسه !

- كيف ؟

- ألم يقل في احدى آياته بأن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً ؟

- بكل تأكيد .. ولكن الحملة هنا منصبة على المصلين أنفسهم .

- اتعني المنافقين الذين إذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى ؟

- إنني اعني ما أقول .. المصلين .. وليسوا المنافقين .

- هات الدليل ..

- ويل للمصلين !

وكان الرجل ، وقد تلاشت الابتسامة في وجهه ، احس بقصدي فأجابني بعصبية : - ليس هذا وقت مزاح ؛

- ولكنك انت الذي بدأت المزاح !

- ارجوك ، لقد كنت القى محاضرة جادة .

- عفواً، فقد اعتقدت أنك تخرج وأنت تتحدث بعصبية عن تنديد القرآن بالإعراب ..

- لم أقل إلا جدأ ..

- فلماذا تهمني هنا هنا بالمزاح؟

- ماذا تقصد؟

- الحملة التي شنها القرآن على المصلين ..

- لا تحاول ان تخرج الجد بالهزل ، ثم إنني مرهق وليس لدى

استعداد للمزاح.

- ابداً ، وكم كنت اتمنى ألا يكون لديك هذا الاستعداد حتى  
وأنت تلقي حاضرتك .

- ها قد عدنا من حيث بدأنا ..

- يا أخي .. إن اعلانك بأن القرآن قد ندد بالإعراب هو كإعلافي  
بأنه ندد بالمصلين .. ولو أنك تريشت قليلاً وواصلت تلاوة الشاهد  
القرآنى لغيرت وجهة نظرك تماماً كما أن عبارة ﴿وَيُلِّي لِلْمُصْلِحِين﴾ لا  
تعبر عن معنى نهائى إلا بعد ربطها بما يليها .. بأن الذين ينصب  
الويل عليهم هم أولئك الذين يسهوون عن الصلاة .. وشتان .. إنها  
«لعبة» الاقطاع القسري للشاهد .. انتزاعه من بيته وسياقه لكي  
يخدم وجهة نظر ما قد تكون مغایرة تماماً للهدف النهائي من إبراده ..

فإذا كانت اللعبة متعمدة وصمت بالخبيث والمكر ، وسمى صاحبها  
بالخبيث الماكر ، وإذا كانت غير متعمدة وصمت بالجهل والغفلة  
وسمى صاحبها بالجاهل الغافل ، وإن أربأ بك أن تكون احدهما ..

لم يجنبني الرجل .. ومضى لا يلوى على شيء !!

## وجهة نظر

الذي يقرأ بعض الروايات ويشاهد عدداً من المسلسلات التلفزيونية يعجب لهذا التقابل المفتعل بين المحامي والمدعي العام ، وكأنه قد كتب عليهما أن يقف أحدهما قبلة الآخر وكأنهما خصمان أبديان لا يمكن أن يلتقيا .

حتى لقد أصبح من قبيل المسلمات - الخاطئة - أن ينفي أحدهما أدلة الآخر ويهدم كل حججه حتى ولو كان بعضها على الأقل مصرياً ، وحتى ولو كان أحد الطرفين مقتئعاً - في باطنه - بوجهة نظر « خصمه » أو « غريمه » في هذه المسألة او تلك .

يقوم المدعي العام لكي يلقي خطابه التقليدي بلهجته هجومية تحمل مغزاها الواضح ، وينهض المحامي لكي يستغرق نفسه وموكله في مواجهة درامية كية مع المدعي العام .. ويستفز هذا بين الحين والأخر فيقف ويطلب الأذن من الحكم ويطالبه بوقف المحامي عن الاستمرار في طرح استئنته الاستفزازية .

والحكم ، الذي يتحتم أن يكون رحى الدائرة ومركز القضية ،

يدير رأسه ذات اليمين وذات الشمال ، ويتدخل بين لحظة وأخرى للتحفيف من حدة الصراف وعنت اللكمات المتبادلة بين المدعي العام والمحامي ، أو لوقف تدهور الموقف أكثر مما يجب ، أو لتحقيق نوع من التفاهم بينهما .

والمتهم يعتقد منذ اللحظة الأولى أنه يواجهه خصماً لدوداً ، متمثلاً بشخص المدعي العام ، وأن محامي إن قدر على التفوق عليه واكتساحه فقد ربح القضية ونجا من العقاب !

والشاهدون يتبعون الأمر باهتمام بالغ رغبة في الكشف عن الحقيقة . حيناً ، واندفعاً . حيناً آخر . بنوع من الفضول ، والتشفي - ربما - بهذا الرجل أو ذاك من المتنازلين في الخلبة ، المدعي العام أو المحامي .

الا يقتضي منطق العدل نفسه تقليداً إجرائياً آخر غير هذا التقليد ذي الصيغة الخاطئة ؛ تحول الطرفين معاً ، المدعي العام والمحامي ، إلى رجلي بحث عن الحقيقة ، جنباً إلى جنب مع الحكم ، ليس بالصراع وتبادل اللكمات ، ولكن بالتفاهم والتعاون وبذل الجهد المشترك ، الجهد المخلص الذي يعتمد على الأساليب الموضوعية للتوصل إلى الحقيقة المغيبة عن الأنظار ؟

صحيح أن المحامي مكلف ابتداء بالدفاع عن المتهم ، وصحيح أن المدعي العام مكلف ابتداء بالدفاع عن الحق العام . ولكن من قال بأن هذه الصيغة مسألة أبدية ، أو أمر مقدس ، لا يمكن بحال تجاوزه حتى ولو اقتضى الحق والعدل نفسها ما ذلك ؟

الا يمكن أن يعين المحامي المدعي العام في جانب ما من المسألة ،

يمجد بين يديه من الوثائق والوقائع والمستندات ما يؤكدها ويزيدها إضافة ، وأن يفعل المدعي العام الشيء نفسه ، إذا كان التصرف في كلتا الحالتين سبيلاً للوصول إلى الحقيقة سواء كانت لصالح المتهم أم لصالح الحق العام ؟

قد يقول قائل إن مهمة المحامي تكمن أساساً في إنقاذ المتهم من التهمة التي رمي بها حتى وإن كان قد اقترفها فعلًا ، وفي اخفاء كل الأدلة التي تدينه ، والتفتن في تزيفها ، وتحويلها إذا اقتضى الأمر إلى دلة نفي . وبالمقابل يجد المدعي العام نفسه مسقراً برد الفعل ، للفعل الخطأ نفسه ، إلى التثبت ب موقفه ، والسعى بكل الأساليب للإيقاع بالتهم حتى ولو وقع في يديه من الأدلة والإثباتات ما ينفي عن المتهم التهمة التي الصقت به أو يشكك بها على الأقل . وهو - أي المدعي العام - يحسن في طبقة ما من وعيه أنه يجاهد المحامي وحججه ويسعى للتفوق عليه ، وإلا فهيه المزحة التي لا تشرف بحال .

والجواب هو أن المعضلة تكمن في الصيغة الإجرائية الخطأة ، في أساس هذه الصيغة القائمة منذ عهد بعيد ، في التزعة المنفعية الصرفية التي تدفع بالمحامي - أحياناً - إلى تنفيذ مهمته دون نظر إلى الواقع الأخلاقي ودون اكتراث للحقيقة النهائية .

وهكذا نجد كيف تكون الممارسة القضائية في الإسلام ، برأيتها الإيمانية بمرؤونها وآخلاقيتها وافتتاحها ، والتزامها بالقيم الخلقية ، وتلهيفها على الحقيقة ، وصيغها الإجرائية غير المقلقة .. نجد كيف تكون هذه الممارسة البديل الصحيح ، المقنع ، لهذه الخطأة التي تمارس في أروقة العدالة منذ زمن بعيد .

ونجد كيف أن فكرة ( المحاماة ) بصيغتها أحاديث الجانب هذه ، هي بمثابة تقليل قدم الينا من أوربا المفعية ، وإننا لسنا ملزمين البتة بالأخذ به لأنه ، في بعض اشكاله ، قد يخالف قيمنا وقناعاتنا ومارستنا بل قد يرتطم بها .

وكلنا يذكر - على سبيل المثال - ما كان يفعله عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، وغيره من رجالات الإسلام على مدار التاريخ ، مستعدين للتراجع عن قراراتهم النهائية في كل لحظة إذا تبين لهم وجه جديد من القضية قد يعندهم على التوصل إلى الحق .

إنها المرونة التي تتجاوز التشنج على الأحكام الأخيرة والتشبت بالإجراءات الخاطئة من أجل شيء أكبر بكثير وأهم بكثير .. إلا وهو الحقيقة ..

ويمكن للإنسان أن يتثبت بأي تقليل ويتشنج عليه - إذا اقتضى الأمر - إلا أن يأقِن بذلك على حساب الحق والعدل .. تلك الأهداف العزيزة التي يتعشقها الكل ويزود عنها الجميع ..

## الإيمان .. تلك المنارة المضيئة

يسطر التشاؤم - أحياناً - على حشد ليس بالقليل من المؤمنين ، وهم ينظرون إلى معطيات العصر الراهن ومعادلاته تتحرك باتجاه مضاد للإيمان ، بدءاً من صيغ الدمنار والتحلل الخلقي ، وانتهاء بالنظريات والمذاهب والعقائد التي ترفض الإيمان ، وتلغيه من الحساب ، تسندها في ذلك المؤسسات والنظم والحكومات .

وهم يقولون أن ضغوط التيارات المضادة للإيمان هائلة حقاً ، ساحقة بمعنى الكلمة ، وهي تسعى باصرار وحماس إلى جر المؤمنين كافة إلى هاوية التفكك والتحلل والإلحاد ..

ولكن هؤلاء ينسون أن الإيمان يمتلك من نقاط الجذب والقوة ، وعناصر التحسن والصمود ، والقدرة على التأثير والكسب ، ما يجعله - بحق - يقدر على مواجهة تلك الضغوط المضادة ، يوازيها أحياناً ، ويتفوق عليها أحياناً أخرى ويضي ، من ثم إلى هدفه ، غير مكتثر بكل عوامل الإعاقة التي تضعها في طريقه معطيات العصر وفلسفاته ونظمه ومؤسساته وسلطاته ، جاذباً إليه باستمرار ، العناصر

الشابة ، مانحاً إياها الثقة والتوازن واليقين الذي ما حصلت على عشر معشاره وهي تتخطى هناك ..

وحقيقة « الآخرة » وما يرتبط بها من « بعث » و « حساب » ثم « عقاب » و « ثواب » هي واحدة من أشد نقاط القوة والتأثير والجذب في بنية الإيمان .

وأنه لتقابل مؤثر محسوب لصالح الإيمان .. تقابل بين الخلود وبين دنيا فانية ، زائلة تؤكد الأيام تفاهتها ، وانحسارها ، وعدم قدرتها على منح السعادة الحقيقية الكاملة للإنسان .

تقابل بين النعيم والجحيم .. بين الجنة والنار .. بين رضا الله سبحانه وثوابه وبين سخطه وعقابه ..

والإنسان الذي يملك ذرة من ذكاء يجد نفسه إزاء هذا التقابل بين الأبدى والفانى ، والامتداد والانقطاع ، والتور والظلمة ، والله والطاغوت ، مندفعاً للاختيار الواقع الأول الذي يتحقق من خلاله بما لا ينفعه إياه الموقع الثاني المترع بالملذات العابرة الرخيصة ، المنصرمة والتي لا تختلف وراءها سوى التعاسة والمرارات .

وليس هذا من قبيل الكلام الذي يقال لكي تعرى به النفوس المتشائمة ، ولكنه التجربة المتحققة والواقع المشهود في كل زمان ومكان ، بل في عصرنا هذا الذي يتميز بحصاره القاسي لواقع الإيمان ، ومطارداته العنيفة البشرة للمؤمنين .

فبنظره عابرة إلى الجموع والمساجد ، عبر واحدة من الصلوات الخمس ، يمكن للمرء أن يلتقي بحشود من هؤلاء الذين تجاوزوا

مواقعهم الدنيوية ، رغم برجتها وإغرائها ، وأتوا أخيراً إلى حظيرة الإيمان ..

كيف ، ولماذا ، وهم بعد في عز الشباب حيث يغيب للإنسان ان  
الدنيا لا تزال بعد تعد بالكثير ، وأن التفكير بالأخره لم يأن أوانه  
بعد ؟

والجواب يكمن ، ببساطة ووضوح يصلان حدَّ التالق ، فيها يملأه الإيمان بمواجهة تحلل العصر وضياعه ، وفيها يقدر على تقديمِه في دنيا أخذت تقدم هي الأخرى الكثير ، بعد أن امتدتْها الحضارة المعاصرة بآلف فرصة وفرصة لتقديم هذا الكثير .

والحق ان الإيمان يثبت يوماً بعد يوم أنه لا يقل قدرة عن العطاء ،  
إن لم يفق ما تقدمه الدنيا ، وكل الذين يتذرون عندها لوقف حركة  
الإيمان في العالم .

إن زمننا الحديث ، رغم فرصة ومتعة وملاذاته ، ورغم الأردية والديكورات المثيرة التي يتقدم بها للإنسان كي يصله ويفوته ، فإنه يسلط في الوقت نفسه من الضغوط التي تميّز بالعنف والقسوة ما يستل من الإنسان كل فرص السعادة ويسوقه إلى التمزق والتفتت والدمار .

ويحيى الإيان لكي يعد الحيارى والضائعين باسترداد توحدهم المفقود ، ولكي يقدم لهم - فيما يقدمه - التوازن والأمل والاطمئنان واليقين ..

يحيى لكي يفرمل اندفاعهم الجنون فلا يتهاون كالذباب على

كل ذي لزوجة ويموتون هناك متختفين ، ضائعين .. لكي يقول لهم  
هذا حلال وهذا حرام فيحفظ طاقاتهم ، ويفكّهم عن اللهاث  
الأعمى وراء الملذات ..

يجيء لكي يقودهم ثانية إلى حُى الله .. إلى أمنه ومحبته وخشيته  
ورضاه ، فيمنحهم الفرح الحقيقي ثانية إلى حُى الله .. فيمنحهم  
الفرح الحقيقي والسعادة التي تعلو على السعادات .

إنها - بحق - لنقط جذب مشعة لا يمكن لقوه في الأرض أن  
تطفي نورها المتألق ، أو تعتم على جرها المتقد .

ويمواجهه ألف من ضغوط العصر الحديث ، يواجهه كل عواجل  
الأرتداد ، والتحلل ، والإلحاد ، يقف الإيمان منارة مضيئة وسط  
ظلمة العالم لكي يدل الحيارى والتأهين على الطريق .

ولحسن الحظ فإن غريزة حماية الذات ، وتنظيم المستقبل البعيد ،  
لا تزال ، وستظل ، تعمل عملها في سلوك الإنسان .

وهي التي تقول له إنك إذا أردت لا تضيع إلى الأبد ، فعليك  
بالمقارة التي على هدي ضوئها المتألق تنجو من الملاك !

## الوقوف متحدين مع الله

فرق كبير بين الوقوف متحدين مع الله وبين الوقوف في تحدٌ معه  
جل جلاله؟

الأديان السماوية جاءت لكي تضع الإنسان والبشرية في الحالة الأولى والمذاهب الوضعية ، في اغلبها ، استهدفت وضعها في الحالة الثانية .

والحالة الأولى تعني بوضوح ربط أسباب الإنسان الفاني بالخلود ، ومدى رؤيته لكي تكون بالمدى الذي يليق به كان ومنحته القدرة المتفوقة المستمدّة من ارادة الله ، ووضعه في حالة وفاق مع سنن العالم ونوميس الكون والوجود ، ولم شتات نفسه وتميكته من التتحقق بالوحدة والإنسجام ، واستئصال بذور السلبية واليأس من اعمقه ودفعه إلى ساحة العالم مطمئناً ، متفائلاً ، فاعلاً وسعيداً ..

والحالة الثانية تعني - بوضوح كذلك - تقطيع الأسباب بين الإنسان وبين السماء وتضييق الخناق على رؤيته إلى المدى الذي يحيطه إلى ما يشبه الحشرات التي لا تعرف غير تطمئن حاجاتها الغذائية ، ومتى نمساكنها كي لا يقتلعها البرد والجحود ..

وتعني الحد من قدراته الفاعلة من خلال وضعه في حالة تضاد وتصادم مع سنن العالم ونوميس الكون والوجود .

وتعني تدمير توحده النفسي واتساعه الذاتي ، وشلّه بعوامل اليأس والسلبية ، ودفعه إلى العالم خائفاً ، قلقاً متشائماً ، مشتاً وتعيساً ..

فرق كبير والحق يقال .. ولن تغرنّ المظاهر الخادعة التي توحّي ، اليوم على وجه الخصوص ، بانحسار المؤمنين على كل المستويات ، وانتشار اتباع المذاهب الوضعية وعكفهم في الأرض .

فما هي الا القشور التي تمحّج العفن والتفكك والفساد الذي ينحرّ في الداخل وتغطي على القلق والخوف والتمزق واليأس الذي يحكم قبضته على خناق الإنسان الذي لم يقدر على تجاوز الكفر صوب الإيمان .

وهو لاء «الاتباع» هم الذين يقولون هذا ويعيدون فيه القول دراسات وابحاثاً وكتباً وتقارير ومناقشات وندوات وخطبًا .. وهم ليسوا بالناس العاديين ولكنهم زبدة المجتمعات وطلائعهم المتفوقة عقلياً ومن ثم شهادتهم تحمل قيمتها ابتداء ..

وليس هنا بطبيعة الحال مجال استعراض هذه الشهادات ، ولكتنا نشير إليها مجرد إشارة للتدليل على صدق المقوله التي تصدرت هذه الكلمات .

إن ثمة خسارة كبيرة تلحق بالإنسان عندما يختار أن يكون في وضع المتحدي لله سبحانه .. طبعاً فإن الله جل جلاله لن يضيره أن تقف

البشرية كلها متحدة إياه ، ولن يزيد في ملكه أن تقف البشرية كلها متحدة معه !!

والحديث القدسي الشريف واضح الدلالة في هذا المجال ( . . يا عبادي إنكم لن تبلغوا خيري فتضروني ولن تبلغوا نفعي فتنعموني ، يا عبادي لو إن أولكم وأخركم وانسكم وجنكم كانوا على افجر قلب رجل منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً ، يا عبادي لو أن أولكم وأخركم وانسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فاعطيت كل إنسان مسألته ما نقص ذلك ما عندي إلا كما ينقص المحيط إذا دخل في البحر ، يا عبادي إنما هي اعمالكم احصيها لكم ثم أوفيكم إياها . . )<sup>(١)</sup> .

ولكن الربح والخسارة إذا جاز لنا أن نستخدم مصطلحات التجارة ستلحق بالإنسان نفسه .

ومن أجل الا يضيع الإنسان وينحصر نفسه ، بل من أجل الا يختسر دنياه قبل آخرته ، جاءت الأديان لكي تدلّه على الحقيقة وتقوده عبر الطريق الطويل . وكان الهدف النهائي لهذه الأديان جيّعاً ومحصلتها الأخيرة أن تحرر الإنسان من قبضة الأرباب والكهنة والطواغيت الذين يسعون من خلال وضعه في حالة تحدٍ مع الله إلى استعباده ، ومن ثم تدميره كي يغدو أداة طيعة في أيديهم ، ووسيلة مجرد وسيلة ، لطميم مصالحهم ونوازعهم .

جاءت الأديان لكي تحرره ، وتعيده إلى الوضع الصحيح العادل

---

(١) رواه مسلم عن أبي ذر : صحيح مسلم باب التحرير الظلم ٤/١٩٩٤، ١٩٩٥.

المبشق عن طبيعة وجوده في الأرض ومهنته في العالم ؛ الوقوف متعدد مع الله ، مع تعاليمه ، مع سنته في العالم ، مع نواميسه في الكون والوجود .

وحيينذاك يتحقق الإنسان بالتوافق المنشود مع الخلائق وال الموجودات وقبل ذلك يتحقق بالتوافق المترجحى مع ذاته ، ومع غيره من بني آدم على مدار الأزمنة وتغير الأماكن ..

وحيينذاك يكون بمقدور الإنسان ليس أن يحيا سعيداً فحسب ، وليس أن يفعل المعجزات فحسب ، بل إن يضمن الآخرة وهو الهدف الأساسي ، لأنها الحقيقة المطلقة التي تعلو على نسبيات الأرض ومتغيراتها ..

طريق واحد مستقيم هو الصراط .. وانسان متوحد ، مطمئن سعيد ، متربع انسجاماً وتفاؤلاً وقدرة على الإبداع والعطاء ..

وتتفق فذ بين بني آدم وبين ما يحيط بهم ويعايشهم من خلائق وسفن و الموجودات ..

والمهدف واحد هو الله .

ذلك - أيضاً - معنى أن نقف في تحدٍ معه سبحانه ..

إنه جلت قدرته يستطيع بكلمة (كن) أن يقتلع الموقف الخاطيء ، لأنه الخالق ونحن المخلوقون ، وهو المالك ونحن الملوك .. وهو القادر ونحن الضعفاء العاجزون .

لكنه سبحانه شاء أن يمنع الإنسان حريةه التي تليق به وأن يعلمه  
الطريق ثم يتركه لكي يختار بنفسه .

ترى هل قدر الإنسان على اجتياز الامتحان بنجاح !

مَدْلُوكٌ نَّالَهُ دُرْمِيلَهُ رِغَالَهُ دُرْمِيلَهُ سِرْنَوْهُ كَالَّهُ دُرْمِيلَهُ دُرْمِيلَهُ  
مَدْلُوكٌ نَّالَهُ دُرْمِيلَهُ رِغَالَهُ دُرْمِيلَهُ سِرْنَوْهُ كَالَّهُ دُرْمِيلَهُ دُرْمِيلَهُ  
مَدْلُوكٌ نَّالَهُ دُرْمِيلَهُ رِغَالَهُ دُرْمِيلَهُ سِرْنَوْهُ كَالَّهُ دُرْمِيلَهُ دُرْمِيلَهُ

مَدْلُوكٌ نَّالَهُ دُرْمِيلَهُ رِغَالَهُ دُرْمِيلَهُ سِرْنَوْهُ كَالَّهُ دُرْمِيلَهُ دُرْمِيلَهُ

## كتب للمؤلف

### ط - بحوث تاريخية

- ١- ملامح الانقلاب الإسلامي في خلافة عمر بن عبد العزيز - الطبعة التاسعة - مؤسسة الرسالة - بيروت .
- ٢- عماد الدين زنكي - الطبعة الثانية - مؤسسة الرسالة .
- ٣- دراسة في السيرة - الطبعة العاشرة - مؤسسة الرسالة - دار النفائس .
- ٤- الحصار القاسي .. ملامح مأساتنا في أفريقيا - الطبعة الثانية - مؤسسة الرسالة .
- ٥- التفسير الإسلامي للتاريخ - الطبعة السادسة - دار العلم للملاتين - بيروت .
- ٦- نور الدين محمود؛ الرجل والتجربة - الطبعة الأولى - دار القلم - دمشق .
- ٧- الإمارات الأرتفعية في الجزيرة والشام .. أصوات جديدة على المقاومة الإسلامية للصلبيين والتر - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .
- ٨- في التاريخ الإسلامي ؛ فصول في المنهج والتحليل - الطبعة الأولى - المكتب الإسلامي - بيروت .
- ٩- المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي .. عصر ولادة السلالقة في الموصل -

الطبعة الأولى - مكتبة المعرف - الرياض .

- ١٠- ابن خلدون إسلامياً - الطبعة الثانية - المكتب الإسلامي .
- ١١- دراسات تاريخية - الطبعة الأولى المكتب الإسلامي .
- ١٢- حول إعادة كتابة التاريخ الإسلامي - الطبعة الأولى - دار الثقافة - الدوحة .
- ١٣- تحليل للتاريخ الإسلامي . . إطار عام - قيد النشر - دار الثقافة - الدوحة .
- ١٤- المستشرقون والسيرة النبوية . . بحث مقارن في منهج المستشرق البريطاني المعاصر « مونتغومري وات » - قيد النشر -

#### د- بحوث إسلامية

- ١- لعبة اليمين واليسار - الطبعة الخامسة - مؤسسة الرسالة .
- ٢- تهافت العلمانية - الطبعة السابعة - مؤسسة الراسةل .
- ٣- مقال في العدل الاجتماعي - الطبعة الثالثة - مؤسسة الرسالة .
- ٤- مع القرآن في عالمه الرحيب - الطبعة الثالثة - دار العلم للملائين .
- ٥- آفاق قرآنية الطبعة الثانية - دار العلم للملائين .
- ٦- كتابات على بوابة القرن الخامس عشر بالإشتراك - الطبعة الأولى - دار العلمك - الرياض .
- ٧- متابرات إسلامية - الطبعة الأولى - مكتبة الحرمين - الرياض .
- ٨- مدخل إلى موقف القرآن من العلم الحديث - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .
- ٩- العلم في مواجهة المادية . . قراءة في كتاب حدود العلم - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .
- ١٠- مؤشرات إسلامية في زمن السرعة - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .

١١- حول إعادة تشكيل العقل المسلم - الطبعة الثالثة - مجلة الأمة - الدوحة .

١٢- الرؤية الإسلامية - دار الثقافة قطر .

١٣- حوار في المعمار الكوني ويقضي إسلامية معاصرة - الطبعة الأولى - دار الثقافة - الدوحة .

١٤- أضواء جديدة على لعبة اليمين واليسار - الطبعة الثانية - مؤسسة الرسالة .

#### ج - اعمال أدبية

١- المأسورون « مسرحية ذات أربعة فصول » - نافذ - دار الإرشاد - بيروت .

٢- في النقد الإسلامي المعاصر « نقد » - الطبعة الثالثة - مؤسسة الرسالة .

٣- فوضى العالم في المسرح الغربي المعاصر « نقد » - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .

٤- الطبيعة في الفن الغربي والإسلامي « نقد » - الطبعة الثانية - مؤسسة الراسة .

٥- جداول الحب واليقين « شعر » - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .

٦- رحلة في المصير « شعر » - الطبعة الأولى - مؤسسة السالة .

٧- معجزة في الضفة الغربية « مسرحيات ذات فصل واحد » - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .

٨- خمس مسرحيات إسلامية « ذات فصل واحد » - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .

٩- محاولات جديدة في النقد الإسلامي « نقد » - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .

- ١٠- الشمس والدنس « مسرحية ذات أربعة فصول » - الطبعة الثانية - دار الاعتصام - القاهرة .
- ١١- الأدب في مواجهة المادية « دراسة » - قيد النصر .
- ١٢- مدخل إلى نظرية الأدب الإسلامي « دراسة » - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .
- ١٣- الاعصار والثذنة « رواية » - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .
- ١٤- المغول « مسرحية » - الطبعة الأولى - مؤسسة الرسالة .

## الفهرس

|    |                                   |
|----|-----------------------------------|
| 5  | مقدمة الناشر .....                |
| 9  | الحضارة فعل لا نقل .....          |
| 15 | معاول أخرى في جدار الالحاد ..     |
| 19 | المهم أن يكون عدواً للإسلام ..    |
| 23 | بروتوكولات صهيونية .. مرة أخرى .. |
| 27 | الظاهرة الأبدية ..                |
| 31 | مغزى اسلام غارودي ..              |
| 35 | حين تغدو الفiziاء تلاوة وذكرا ..  |
| 39 | الشاهد المتألق ..                 |
| 43 | تلك الطاقة المهدورة ..            |
| 49 | الزكاة .. تلك الضرورة العجيبة ..  |
| 53 | ثغرات في رداء المادية ..          |
| 57 | تأثيرات السلوك ..                 |
| 61 | الإيمان والمؤسسة ..               |
| 67 | .. وسيكون سعيداً ..               |
| 73 | المنفيون من الجنة ..              |
| 77 | لتحاول أن نجرب ..                 |
| 81 | دراما الحياة ..                   |

|           |                                         |
|-----------|-----------------------------------------|
| ٨٥ .....  | الصلة المتهدية .....                    |
| ٨٩ .....  | النكتيك على الدين .....                 |
| ٩٣ .....  | رؤبة تربوية متكاملة .....               |
| ٩٧ .....  | شيوعي أبيض ... شيوعي اسود .....         |
| ١٠١ ..... | ظاهرة تدعى للتفاؤل .....                |
| ١٠٥ ..... | العدل وخطوط الدفاع الأربعة .....        |
| ١١١ ..... | الانسان موقف .....                      |
| ١١٧ ..... | الوسطية والوفاق .....                   |
| ١٢٣ ..... | ما يقرأ .. وما يرمي به عرض الحائط ..... |
| ١٢٩ ..... | الثابت والمتحول في الاسلام .....        |
| ١٣٣ ..... | الانسان أولاً .....                     |
| ١٣٧ ..... | البذرة والبستان الأخضر .....            |
| ١٤١ ..... | الاصطراع مع المرأة .....                |
| ١٤٥ ..... | البحث عن الخلفية .....                  |
| ١٤٩ ..... | ويل للمصلين .....                       |
| ١٥٣ ..... | وجهة نظر .....                          |
| ١٥٧ ..... | الايمان .. تلك المنارة المضيئة .....    |
| ١٦١ ..... | الوقوف متهددين مع الله .....            |
| ١٦٧ ..... | كتب للمؤلف .....                        |